
 Page 1 

Mission San Gabriel 

Natives, Missionaries, and the Birth of Catholicism in Los Angeles: Mission San Gabriel 1771–1900  

Text for Graphics 

 

GALLERY 1 

 
GM1.0 Mural, T3 Samba 

Bilingual (with object label for repro image in English only, 

Spanish on QR code, direct to website) 
Mission San Gabriel 1771–1900 

Natives, Missionaries, and the Birth of Catholicism in Los Angeles 

 

Misión de San Gabriel 1771–1900 

Nativos, misioneros y el nacimiento del catolicismo en Los Ángeles 

Two and a half centuries after its establishment, Mission San Gabriel 

helps us understand the development of the Christian religion and the 

Catholic Church in Southern California, the wider and enduring effects 

of European imperial expansion in the Americas, and the Native 

responses to those developments. The mission was founded on 

September 8, 1771, under the direction of Father Junípero Serra, a 

Franciscan priest and missionary from Mallorca, Spain. Much later, in 

2015, he was declared a Catholic saint. 

Mission San Gabriel Arcángel was the fourth of 21 missions that 

Franciscans established in California between 1769 and 1823 to bring 

the Gospel to California’s Native Americans. Hundreds of similar 

missions were built throughout the Americas from the 16th to 19th 

centuries. The word mission refers to the task that Jesus Christ entrusted 

to his apostles when he said, “Go, therefore, and make disciples of all 

nations, baptizing them in the name of the Father, and of the Son, and 

of the Holy Spirit, teaching them to observe all that I have commanded 

you” (Matthew 28:19–20).  

In establishing missions, the Franciscans were carrying out Christ’s 

instruction. At Mission San Gabriel, guided by Spanish missionaries 

who devoted their lives to sharing the Gospel, the Indigenous peoples 

of this land—the Gabrielino, Gabrieleno/Tongva, and Kizh—raised the 

mission’s walls, labored in its fields, and prayed in its church. At the 

Dos siglos y medio después de haber sido fundada, la Misión de San 

Gabriel nos ayuda a comprender el desarrollo de la religión cristiana y 

de la Iglesia católica en el sur de California, los efectos más amplios y 

duraderos de la expansión imperial europea en el continente americano 

y las respuestas de los nativos a esos desarrollos. La misión fue fundada 

el 8 de septiembre de 1771, bajo la dirección del Padre Junípero Serra, 

un sacerdote y misionero franciscano de Mallorca, España. Mucho más 

tarde, en 2015, él fue declarado santo de la Iglesia católica. 

La Misión de San Gabriel Arcángel fue la cuarta de 21 misiones que 

fundaron los franciscanos en California, entre los años 1769 y 1823, 

con el fin de llevarles el Evangelio a los nativos americanos de 

California. Cientos de misiones similares se construyeron en todo el 

continente americano entre los siglos XVI y XIX. La palabra misión se 

refiere a la tarea que Jesucristo les encomendó a sus apóstoles cuando 

les dijo: “Vayan, pues, y enseñen a todas las naciones, bautizándolas en 

el nombre del Padre y del Hijo y del Espíritu Santo, y enseñándolas a 

cumplir todo cuanto yo les he mandado;” (Mateo 28,19–20).  

Al establecer las misiones, los franciscanos estaban cumpliendo con el 

mandato de Cristo. En la Misión de San Gabriel, guiados por 

misioneros españoles que dedicaron su vida a compartir el Evangelio, 

los pueblos indígenas de esta tierra—Gabrielino,  Gabrieleño /Tongva y 

Kizh—levantaron los muros de la misión, trabajaron en sus campos y 



 Page 2 

same time, they retained important aspects of their own cultures.  

This exhibition is drawn from the mission’s collections and from 

institutions in California, Mexico, Spain, and Italy. It explores the 

history of Mission San Gabriel and the people who lived here from the 

mission’s establishment in 1771, to its secularization in 1834, to the 

rancho and American eras. The stories that emerge are of the varieties 

of Catholic experience throughout California; the persistence of Native 

belief and practice within expanding Spanish and Mexican political, 

religious, and economic systems; and the dire circumstances faced by 

Natives during the American period after 1850. 

 

rezaron en su iglesia. Al mismo tiempo, conservaron aspectos 

importantes de sus propias culturas. 

Esta exposición fue tomada de las colecciones de la misión y de 

instituciones de California, México, España e Italia. La exposición 

explora la historia de la Misión de San Gabriel y de la gente que vivió 

aquí desde la fundación de la misión en 1771, pasando por su 

secularización en 1834, hasta las épocas de los ranchos y 

estadounidense. Las historias que aparecen aquí abordan las diversas 

experiencias católicas a lo largo y ancho de toda California; la 

persistencia de las creencias y prácticas nativas dentro de los cada vez 

más extensos sistemas políticos, religiosos y económicos españoles y 

mexicanos; y las terribles circunstancias que enfrentaron los nativos 

durante el período estadounidense después de 1850. 

 

GOL1.1 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

San Gabriel Mission (detail) 

 

Misión de San Gabriel (detalle)Ferdinand Deppe (German, 1794–

1861) 

 

Oil on canvas, 1832 

 

This detail from an oil painting of the mission in 1832 foregrounds 

Natives in their traditional lodging in front of the mission. In the 

background a group of Franciscans and Natives gather in a procession. 

Together, these images speak to Native life at Mission San Gabriel and 

the central role that the mission played in the emergence of Catholicism 

in colonial California. 

 

Santa Bárbara Mission Archive-Library 

REPRODUCCIÓN 

 

Misión de San Gabriel (detalle) 

 

Ferdinand Deppe (alemán, 1794–1861) 

 

Óleo sobre tela, 1832 

 

Este detalle de una pintura al óleo de la misión, que data de 1832, 

muestra a los nativos en su alojamiento tradicional frente a la misión. 

Al fondo, un grupo de franciscanos y nativos se reúnen en procesión. 

Estas imágenes, consideradas conjuntamente, hablan de la vida de los 

nativos en la Misión de San Gabriel y del papel central que desempeñó 

la misión en el surgimiento del catolicismo en la California colonial. 

 

Archivo-Biblioteca de la Misión de Santa Bárbara 

 

 
 

GTP1.0 Credit Panel 



 Page 3 

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 
Steven W. Hackel, Lead Curator, Professor of History, University of 

California, Riverside 

Yve Chavez, Associate Curator, (Gabrieleno/Tongva San Gabriel Band 

of Mission Indians), Assistant Professor of Art History, University of 
Oklahoma, 
 

 

With the assistance of Maya Stanfield-Mazzi, Erik Steiner, Jan 

Timbrook and the editorial guidance of the Archdiocese of Los Angeles 

and Robert Senkewicz. Musical recordings by USC Thornton Baroque 

Sinfonia, directed by Adam Knight Gilbert. Special thanks to Jean 

Patterson, Julia Lewandoski, Holly Moore, Ilona Katzew, Mary Casey, 

and David Rex Galindo 

 

Steven W. Hackel, Profesor de historia, curador principal, Universidad 

de California, Riverside 

Yve Chavez, curadora asociada, (Grupo Gabrieleño/Tongva San 

Gabriel de indígenas de la Misión), Profesora asistente de historia del 

arte 

 

Con el apoyo de Maya Stanfield-Mazzi, Erik Steiner, Jan Timbrook y la 

guía editorial de la Arquidiócesis de Los Ángeles y Robert Senkewicz. 

Las grabaciones musicales del USC Thornton Baroque Sinfonia, 

dirigida por Adam Knight Gilbert. Un agradecimiento especial a Jean 

Patterson, Julia Lewandoski, Holly Moore, Ilona Katzew, Mary Casey, 

y David Rex Galindo 

 

GOL1.2 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Erik Steiner and Steven Hackel  

 

The Gabrielino, Gabrieleno/Tongva, and Kizh have lived in 

Tovangaar—the region shown in the shaded portion of this map—for 

more than 10,000 years. In 1770 they numbered about 5,000, and their 

territory covered 1,500 square miles of the Los Angeles Basin, 

including the Los Angeles, San Gabriel, Santa Ana, and Río Hondo 

watersheds. As this map shows, within that territory were more than 50 

independent communities, whose populations ranged from 50 to 150. In 

1771 Fathers Angel Somera and Pedro Benito Cambón established 

Mission San Gabriel along the Río Hondo in what is now Whittier. Of 

the mission’s original location, Father Junípero Serra was effusive, 

writing in 1773 that “The site, taking into consideration all of its 

advantages of land, river, arroyos, timber, wood, and other excellent 

features, is undoubtedly the best we have discovered thus far . . . and . . . 

when its lands are well under cultivation, will be in a position to provide 

for itself and all the others.” Father Serra added that “the Natives were 

most happy to see us arrive.” The mission was moved to its current 

location in 1775. 

Erik Steiner y Steven Hackel 

 

Los Gabrielino, Gabrieleño/Tongva y Kizh han vivido en Tovangaar, la 

región que se muestra en la parte sombreada de este mapa, durante más 

de 10,000 años. En 1770 eran alrededor de 5,000 y su territorio abarcaba 

1,500 millas cuadradas de la cuenca de Los Ángeles, el cual incluía las 

cuencas hidrográficas de Los Ángeles, San Gabriel, Santa Ana y Río 

Hondo. Como muestra este mapa, dentro de ese territorio había más de 

50 comunidades independientes, cuyas poblaciones oscilaban entre los 

50 y 150 habitantes. En 1771, los Padres Ángel Somera y Pedro Benito 

Cambón establecieron la Misión de San Gabriel a lo largo del Río 

Hondo, en lo que es ahora Whittier. El Padre Junípero Serra manifestó 

su entusiasmo por la ubicación original de la misión, escribiendo en 

1773 que “El parage en el conjunto de sus circunstancias, de tierra, río, 

arroyos, madera, leña, y demás convenienceas, es sin disputa el más 

excellente, de todo lo descubierto.  Y sin duda ésta sola bien cultivada, 

bastava para mantenerse a sí, y a todas las demás.” El Padre Serra 

agregó que los nativos “se alegraron tanto de la llegada de [los] 

nuestros.” 



 Page 4 

  

 

La misión fue trasladada a su ubicación actual en 1775. 

 



 Page 5 

 

GALLERY 2 
 

 

 

GOL2.1 Object Label  

GTP2.0 Text Panel  

(bilingual) 
Native Californians and the Arrival of the Missionaries 

For at least 13,000 years, Native Americans have lived in what is now 

California, where they developed unique languages and cultures that 

survive to this day. In 1769 Spain began to colonize Native 

Californians’ homelands in support of its larger imperial objectives. In 

this endeavor, the Spanish Crown enlisted missionaries, who for 

centuries had worked in Mexico to preach the Gospel, baptize Native 

peoples, and assimilate them to Catholicism and Spanish culture. The 

Franciscans, who followed the teachings of Saint Francis of Assisi, did 

not share the Crown’s imperial objectives, but they welcomed the 

opportunity to work in California among Native peoples, who had never 

heard of the teachings of Jesus Christ. At that time, California’s 300,000 

Indigenous people spoke approximately one hundred languages. Most 

Natives, like those who came to Mission San Gabriel, lived in 

communities of between 50 and 150 individuals. They traded 

extensively, created complex and beautiful baskets, and stewarded their 

lands by tending valued plants and setting controlled fires. It was into 

this land of balance and plenty that the Spaniards came in 1769. The 

first Spanish missionaries who came to California, including Father 

Junípero Serra, had long served as missionaries in colonial Mexico. 

Giving their lives to Christ in service of the Gospel, they believed that 

their religious views represented the one true universal faith and could 

provide Natives with eternal salvation. 

 

Los nativos de California y la llegada de los misioneros 

 

Durante por lo menos 13,000 años, los nativos americanos han vivido en 

lo que es ahora California, donde desarrollaron lenguajes y culturas 

únicos que sobreviven hasta el día de hoy. En 1769, España empezó a 

colonizar las tierras ancestrales de los nativos californianos buscando 

favorecer sus objetivos imperiales más amplios. Para llevar a cabo esta 

tarea, la Corona española reclutó a misioneros que habían trabajado 

durante varios siglos en México predicando el Evangelio, bautizando a 

los pueblos originarios y asimilándolos al catolicismo y a la cultura 

española. Los franciscanos, que se guiaban por las enseñanzas de San 

Francisco de Asís, no compartían los objetivos imperiales de la Corona, 

pero agradecieron la oportunidad de trabajar en California entre los 

pueblos nativos, que nunca habían oído hablar de las enseñanzas de 

Jesucristo. En ese tiempo, los 300,000 indígenas de California hablaban 

aproximadamente cien lenguas. La mayoría de los nativos —como los 

que llegaron a la Misión de San Gabriel— vivían en comunidades de 

entre 50 y 150 personas. Ellos comerciaban asiduamente, creaban cestas 

complejas y hermosas y administraban sus tierras cultivando valiosas 

plantas y provocando incendios controlados. A esta tierra, llena de 

equilibrio y abundancia, fue a la que llegaron los españoles en 1769. 

Los primeros misioneros españoles que llegaron a California, entre los 

que estaba el Padre Junípero Serra, habían servido durante mucho 

tiempo como misioneros en el México colonial. Ellos, que habían 

entregado su vida a Cristo para el servicio del Evangelio, tenían la 

convicción de que su perspectiva religiosa representaba la única y 

verdadera fe universal y que ésta podía proporcionarles a los nativos la 

salvación eterna. 



 Page 6 

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 
REPRODUCTION 

 

Eagle dancer  

 

Danzante águila 

 

Pablo Tac (Luiseño, 1822–1841) 

 

From “Studi grammaticali sulla lingua della California,” Rome, ca. 

1840 

 

Pablo Tac was born in 1822 and baptized at Mission San Luis Rey. In 

1832, he and another Luiseño, Agapito Amamix, traveled with Father 

Antonio Peyri to Mexico City, where they lived for two years. They 

then went with Father Peyri to Rome, where Tac studied for the 

priesthood. Tac also wrote a narrative about Mission San Luis Rey, 

accompanied by a grammar, dictionary, and sketches. Here Tac 

illustrates a dance with Luiseño men in regalia. On the right is an Eagle 

dancer, who Tac wrote had on his head “a long eagle feather, and in his 

hands two well-formed sticks, thick as a reed and a palm and a half in 

length, and his whole body is painted.” Tac died in Rome in 1841, two 

years after he made his first vows to join the priesthood. 

 

Biblioteca Comunale dell’Archiginnasio, Bologna 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Danzante águila 

 

Pablo Tac (Luiseño, 1822–1841) 

 

De “Studi grammaticili sulla lingua della California”, Roma, ca. 1840 

 

Pablo Tac nació en 1822 y fue bautizado en la Misión de San Luis Rey. 

En 1832, él y otro luiseño, Agapito Amamix, viajaron con el Padre 

Antonio Peyri a la ciudad de México, donde vivieron durante dos años. 

Fueron luego con el Padre Peyri a Roma, lugar en el que Tac estudió 

para el sacerdocio. Además, Tac escribió una narración sobre la Misión 

de San Luis Rey, acompañada de una gramática, un diccionario y 

bocetos. Aquí, Tac ilustra una danza en la que aparecen hombres 

luiseños, vestidos de gala. A la derecha está un danzante águila, del cual 

Tac escribió que tenía en la cabeza “una larga pluma de águila, y en sus 

manos dos palos bien formados, del grosor de un junco, que miden un 

palmo y medio de largo, y todo su cuerpo está pintado.” Tac murió en 

Roma en 1841, dos años después de haber hecho sus primeros votos en 

su camino al sacerdocio. 

 

Biblioteca Comunale dell'Archiginnasio, Bolonia 

 

GRPRL2.2 Repro Graphic + Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Repro image: MSG0655, Book of baptisms, 1771–1795 Thumbnail of repro image: 

  
REPRODUCTION 

 

Libro de bautismos, 1771–1795 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Libro de bautismos, 1771–1795 

 



 Page 7 

Book of baptisms, 1771–1795 

 

Mission San Gabriel 

 

Although Father Serra never resided at Mission San Gabriel, he did 

visit the mission on several occasions. He toured the missions in his 

capacity as Father President, the administrative and spiritual leader of 

the Franciscans in California. On one of those visits in November 1778, 

he baptized a newborn boy and nine adult women from neighboring 

villages, as he recorded here in the mission’s baptismal register. Father 

Serra’s signature, with its unique rúbrica or flourish, appears under the 

record of the 436th baptism. 

Chancery Archives, Archdiocese of Los Angeles, folio now unlocated 

 

 

Misión de San Gabriel 

 

Aunque el Padre Serra nunca residió en la Misión de San Gabriel, visitó 

la misión en varias ocasiones. Él recorrió las misiones en su calidad de 

Padre Presidente, líder administrativo y espiritual de los franciscanos de 

California. En una de esas visitas, que tuvo lugar en noviembre de 

1778, bautizó a un niño recién nacido y a nueve mujeres adultas de 

pueblos vecinos, como lo registró él mismo aquí en el registro 

bautismal de la misión. La firma del Padre Serra, con su singular 

rúbrica, aparece bajo el acta del  bautismo número 436. 

Archivos de la Cancillería, Arquidiócesis de Los Ángeles, folio no 

ubicado actualmente 

 

 

 

GQR2.3 QR code - music trail  
(Bilingual) 

Scan this QR code with your phone’s camera to hear a recording of a 

Chumash man, Kitsepawit (Fernando Librado), sing a Toki-Toki Song as 

performed in the 19th century by Juan María in the Tongva/Gabrielino 

language. 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar una 

grabación de un hombre Chumash, Kitsepawit (Fernando Librado), 

cantando un canto Toki-Toki en la lengua Tongva/Gabrielino, tal como 

fue realizado por Juan María en el siglo XIX. 

GOL2.3 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Franciscans documented every baptism, marriage, and burial they 

performed at Mission San Gabriel, records that descendants now consult 

to learn about their ancestors. Over many years, researchers 

incorporated these records and those of other California missions into a 

searchable database, the Early California Population Project (ECPP). 

Here, derived from the ECPP, is a visual record of the 6,500 Natives 

baptized at Mission San Gabriel, with their Native name, village of 

origin, and life dates when known. The insets highlight key Natives at 

the mission who figure prominently in this exhibition: Nicolás Joseph 

(José), Toypurina (Regina Josefa), and Bartholomea Comicravit.  

 

Los franciscanos registraron cada bautismo, matrimonio y entierro que 

realizaron en la Misión de San Gabriel, registros que los descendientes 

consultan ahora para conocer a sus antepasados. Durante muchos años, 

los investigadores incorporaron estos registros y los de otras misiones 

de California a una base de datos de búsqueda, el Proyecto de población 

antigua de California (ECPP, por sus siglas en inglés). Ahí existe un 

registro visual —derivado del ECPP— de los 6,500 nativos bautizados 

en la Misión de San Gabriel, el cual incluye sus nombres nativos, los 

pueblos de origen y fechas vitales, cuando se conocen. Los recuadros 

destacan a los nativos que desempeñaron papeles clave para la misión y 

que ocupan un lugar destacado en esta exposición: Nicolás Joseph 

(José), Toypurina (Regina Josefa) y Bartholomea Comicravit. 



 Page 8 

  

 

 

 

GOL2.4 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

 

From Villages to Missions: The Great California Indian Migration 

3 minutes 

 

De aldeas a misiones: la gran migración indígena de California 

3 minutos 

 

Beginning in 1769, animals, plants, and diseases introduced by the 

Spaniards undermined California Natives’ subsistence economies and 

villages, and Franciscans, soldiers, and converts encouraged them to 

join the missions. This video illustrates the movement of Natives to 

missions of the Los Angeles region between 1769 and 1840. 

 

Erik Steiner and Steven Hackel, 2013 

 

Early California Cultural Atlas 

 

 

De aldeas a misiones: la gran migración indígena de California 

3 minutos 

 

A partir de 1769, los animales, plantas y enfermedades introducidas por 

los españoles debilitaron la economía de subsistencia y a los poblados 

de los nativos californianos, de forma que los franciscanos, los soldados 

y los conversos los alentaron a unirse a las misiones. Este video ilustra 

el desplazamiento de los nativos hacia las misiones de la región de Los 

Ángeles entre 1769 y 1840. 

 

Erik Steiner y Steven Hackel, 2013 

 

Atlas cultural de la California temprana 

 

GCL2.5 Case Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Historic Basketry 

 

La cestería en la historia 

 

Basketry by California peoples reached unparalleled heights of 

sophistication long before the Spanish came to California. The craft 

required enormous labor and skill, as the basket makers used fibers that 

were gathered from the countryside and then dried and prepared for 

weaving. A single basket could take months to make, if not longer. This 

artistry was not lost on the Spaniards. Father Pedro Font, a 

contemporary of Father Serra, remarked that the Chumash “know how 

La cestería en la historia 

 

La cestería de los pueblos de California alcanzó niveles de sofisticación 

sin precedentes mucho antes de que los españoles llegaran a California. 

Este oficio requería una enorme cantidad de mano de obra y de 

habilidad, ya que los cesteros utilizaban fibras que se recolectaban del 

campo y que después eran secadas y preparadas para ser tejidas. Hacer 

una sola canasta podía llevar meses, si no más tiempo. Este arte no pasó 

desapercibido para los españoles. El Padre Pedro Font, contemporáneo 

del Padre Serra, remarcó que los Chumash “saben hacer cestos con una 

gran variedad de diseños y de cualquier forma que se les pida”. Debido 



 Page 9 

to make baskets with a great variety of designs and of any form that 

may be requested of them.” Because most baskets remained in daily use 

until they wore out, few have survived from the period before the 

arrival of the Spaniards. The baskets displayed here are likely 

representative of those woven just after the Spanish arrived in 1769. 

 

a que la mayoría de las cestas permanecían en el uso cotidiano hasta 

que se desgastaban, pocas han sobrevivido de aquel período anterior a 

la llegada de los españoles. Es probable que las cestas que se muestran 

aquí sean representativas de las que se tejieron justo después de la 

llegada de los españoles en 1769. 

Basketry tray 

 

Bandeja tejida 

Unknown, Southern California mission, attributed to the Gabrielino, 

Gabrieleno/Tongva, and Kizh 

 

Deer grass, Indian rush, sumac 

 

In Native life, basketry trays were put to a great variety of uses, such as 

sifting and leaching acorn flour, toasting seeds, serving food, and even 

gambling with walnut-shell dice.  

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Bandeja tejida 

 

Autor desconocido, misión del sur de California, atribuida a los 

Gabrielino, Gabrieleño/Tongva y Kizh 

 

Liendrilla de venado, junco de esteras, zumaque 

 

En la vida de los nativos, las bandejas tejidas se usaban para una gran 

variedad de cosas, como tamizar y filtrar harina de bellotas, tostar 

semillas, servir alimentos e incluso para apostar con dados de cáscara 

de nuez. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Seed beater 

 

Batidor para recolección de semillas 

 

Unknown, attributed to Cahuilla 

 

Willow shoots, fabric, thread 

 

Seeds from wild plants were an important food source, even in mission 

times. They were harvested by using a racquet-like seed beater to knock 

them into a wide-mouthed gathering basket. The seeds were toasted in 

basketry trays, then ground and made into gruel or molded cakes eaten 

between bites of other food. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Batidor para recolección de semillas 

 

Autor desconocido, atribuido a la Cahuilla 

 

Tallos de sauce, tela, hilo 

 

Las semillas de plantas silvestres eran una importante fuente de 

alimentación, inclusive hasta el tiempo de las misiones. Éstas se 

cosechaban usando un batidor de recolección de semillas en forma de 

raqueta para irlas golpeando de manera que cayeran en una canasta de 

recolección de boca ancha. Las semillas eran tostadas en bandejas de 

cestería y después molidas para hacer atole o panes hechos en molde, 

que se comían junto con otros alimentos. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Cooking basket Cesta de cocina 



 Page 10 

 

Cesta de cocina 

Unknown, attributed to Mono 

 

Deer grass, sedge, redbud, bracken fern 

 

Cooking in baskets so tightly woven they could hold water, Native 

Californians brought acorn soup or mush to a boil by immersing hot 

rocks in the liquid and stirring constantly. Acorn dishes were eaten at 

every meal, along with seasonal plants, game, and fish. Even with daily 

use, these well-made baskets lasted for many years, if not generations. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

 

Autor desconocido, atribuido a Mono 

 

Liendrilla de venado, junquillo, ciclamor, helecho macho 

 

Al cocinar en cestas tejidas de manera tan apretada que podían contener 

agua, los nativos californianos hervían la sopa o la papilla de bellotas 

sumergiendo rocas calientes en el líquido y revolviendo 

constantemente. Se comían platos de bellota en cada comida, junto con 

plantas de temporada, piezas de caza y pescado. Incluso con su uso 

diario, estas cestas bien fabricadas duraban muchos años, e incluso 

perduraban durante varias generaciones. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

GRPRL2.6 Repro Graphic + Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Repro image: MSGRPR0015, vocabulary list Thumbnail of repro image: 

  
REPRODUCTION 

 

Lenguaje San Gabrielino 

 

Vocabulary of Gabrielino/El Quilgui 

 

Unknown, early 19th century 

  

This document is one of the earliest vocabularies of one of the Native 

languages spoken at Mission San Gabriel. It is composed of lists of 

nouns, adjectives, pronouns, verbs, and various forms of the present, 

past, and future. The document advises the non-Native speaker to “Try 

to pronounce with your throat and know well the three tenses of the 

verb.” It concludes with a bilingual rendering of two sentences: “A 

woman cooks acorns” and “The eye of the son is good.” 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Lenguaje San Gabrielino/El Quilgui 

 

 

Autor desconocido, principios del siglo XIX. 

 

Este documento es uno de los primeros vocabularios de uno de los 

idiomas nativos hablados en la Misión de San Gabriel. Se compone de 

listas de sustantivos, adjetivos, pronombres, verbos y varias formas del 

presente, pasado y futuro. El documento aconseja al hablante no nativo 

que “trate de pronunciar con la garganta y conozca bien los tres tiempos 

del verbo”. Concluye con una traducción bilingüe de dos frases: “Una 

mujer cocina bellotas” y “El ojo del hijo es bueno”. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 



 Page 11 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

 

GQR2.6 QR code - music trail  
(Bilingual) 

 

Scan this QR code with your phone’s camera to hear the vocabulary. 

 

 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar el 

vocabulario. 

 

GOL2.7 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Map of Colonial California 

 

Mapa de la California colonial 

 

Between 1769 and 1823, Spain established 21 missions, three pueblos, 

and four presidios in California in the midst of territory long controlled 

by dozens of Native groups. 

 

Based on a map by Gerry Krieg 

 

Mapa de la California colonial 

 

Entre 1769 y 1823, España fundó 21 misiones, tres pueblos y cuatro 

presidios en California, en medio de un territorio que por mucho tiempo 

había sido controlado por multitud de grupos nativos. 

 

Basado en un mapa de Gerry Krieg 

 

 

GRPRL2.8 Repro Graphic + Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Letter from Father Junípero Serra to Father Francesch Serra 

 

Carta del Padre Junípero Serra al Padre Francesch Serra 

 

Cádiz, Spain, August 20, 1749 

 

When Father Serra left Cádiz for New Spain (Mexico) in 1749, he 

knew he would never return. Just before his ship sailed, he wrote this 

farewell letter in his native Mallorcan language. He asked his cousin 

Father Francesch Serra to console his parents with the sentiment that if 

Thumbnail of repro image: 

  
Carta del Padre Junípero Serra al Padre Francesch Serra 

 

Cádiz, España, 20 de agosto de 1749 

 

Cuando el Padre Serra partió de Cádiz rumbo a la Nueva España 

(México) en 1749, sabía que nunca regresaría. Justo antes de que su 

barco zarpara, él escribió esta carta de despedida en su lengua nativa 

mallorquina. Le pedía a su primo, el Padre Francesch Serra, que 



 Page 12 

they could see his joy, “they would urge me to go forward, and never 

turn back [me empenarían a passer avant, y nu[n]ca retrodecer].” 

 

Archivo Provincial de los Capuchinos de Cataluña, Barcelona 

 

consolara a sus padres, pues consideraba que si pudieran ver su alegría, 

“me incitarían a seguir adelante y nunca volver atrás [me empenarían a 

passer avant, y nu[n]ca retrodecer].” 

 

Archivo Provincial de los Capuchinos de Cataluña, Barcelona 

 
 

 

GQR2.8 QR code - music trail  
(Bilingual) 

 

Scan this QR code with your phone’s camera to hear an excerpt from 

Father Serra’s letter. 

 

 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar un 

extracto de la carta del Padre Serra. 

 

 

GRPRL2.9 Repro Graphic + Label 
 (English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Repro image: MSGRPR0011, Letter from Father Junípero Serra to 

Father Miguel de Petra 
Thumbnail of repro image: 

  
REPRODUCTION 

 

Letter from Father Junípero Serra to Father Miguel de Petra | 

 

Carta del Padre Junípero Serra al Padre Miguel de Petra 

Mexico City, August 4, 1773 

 

In a letter to his nephew Miguel de Petra, Father Serra offered highly 

personal reflections on his separation from the land of his birth and his 

work in California: “When I left my beloved homeland, I made up my 

mind to leave it not merely in body. With many people I could have 

kept up friendly relationships by letter . . . But if I was continually to 

keep before my mind what I had left behind, of what use would it be to 

leave it all? . . . [Your letter] reached me in [California] the country of 

the gentiles, more than three hundred leagues away from Christian 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Carta del Padre Junípero Serra al Padre Miguel de Petra 

 

Ciudad de México, 4 de agosto de 1773 

 

En una carta dirigida a su sobrino, Miguel de Petra, el Padre Serra le 

compartió reflexiones muy personales sobre su separación de su tierra 

natal y sobre su trabajo en California: No ha sido falta de amor, el no 

haver contestado a algunas que he recibido de Vuestra Reverencia.  

Quando salí de essa mi amable patria, hize ánimo de dexarla no sólo 

corporalmente.  Con varias personas pudiera haver mantenido 

correspondencia por cartas, pues sabe Vuestra Reverncia que no me 

faltavan conocidos y amigos dentro y fuera de la religión; pero para 



 Page 13 

lands. This is the place for me to live in and, I hope to God, that is 

where I shall die.” 

 

Archivo Provincial de los Capuchinos de Cataluña, Barcelona 

 

haver de tener continuamente en la memoria lo dexado, para qué fuera 

el dexarlo?  . . . Yo recibí la carta de Vuestra Reverencia entre los 

gentiles más de trecienteas leguas lexos de toda christianidad.  Allá es 

mi vivir, y allá esperen Dios, sea mu morir.”  

 

Archivo Provincial de los Capuchinos de Cataluña, Barcelona 

 



 Page 14 

 

GALLERY 3 
 

 

 

GOL3.1 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

GTP3.0 Text Panel  

(bilingual) 
Mission Life 

 
Following the call to spread the Gospel, Franciscan missionaries set out 

to introduce Catholicism to California’s Native peoples. The missions 

were designed to transform the Natives into Spanish Catholics by 

evangelizing them and assimilating them to the practice of living and 

working in Spanish-style agricultural pueblos. This involved work in the 

missions’ fields and workshops to produce food and European-style 

clothing. Missionaries expected baptized Natives to attend Mass and 

religious instruction and to follow strict rules on marriage and intimacy, 

but they understood that those recently baptized would bring many 

aspects of their cultures to the missions. From the vantage point of the 

21st century, the Franciscans’ treatment of California’s Natives can 

appear contradictory: in their words, the missionaries expressed great 

love for the Natives, but when baptized Natives resisted some aspects of 

this unfamiliar way of living, the Franciscans resorted to the common 

and contemporary practice of corporal punishment to compel Natives to 

live as they believed they should. Natives reacted to mission life in a 

variety of ways: some found solace and strength in Catholicism; some 

saw missions as centers of trade and community; others forcefully 

resisted the Franciscans’ program. Native dance, music, language, 

belief, and art continued vibrant in the missions, at times with the 

encouragement or tacit acceptance of some Franciscans. 

 

Vida misionera 

 

Siguiendo el llamado a difundir el Evangelio, los misioneros 

franciscanos se propusieron introducir el catolicismo a los pueblos 

nativos de California. Las misiones fueron planeadas para transformar a 

los nativos en católicos españoles, evangelizándolos y asimilándolos a 

la práctica de vivir y trabajar en pueblos agrícolas al estilo español. Esto 

implicaba trabajar en los campos y talleres de las misiones para producir 

alimentos y vestimentas de estilo europeo. Los misioneros pretendían 

que los nativos bautizados asistieran a misa y a la instrucción religiosa y 

que siguieran reglas estrictas sobre el matrimonio y las relaciones 

íntimas, pero entendían que los recién bautizados traerían muchos 

aspectos de sus culturas a las misiones. Desde la perspectiva que se 

tiene en el siglo XXI, el trato de los franciscanos con respecto a los 

nativos de California puede parecer contradictorio: con sus palabras, los 

misioneros expresaban un gran amor hacia los nativos, pero cuando los 

nativos bautizados se resistían a adoptar algunos aspectos de esta forma 

de vida poco familiar para ellos, los franciscanos recurrían a la práctica 

común y propia de esa época, que era la del castigo corporal, con el fin 

de obligar a los nativos a vivir como ellos creían que debían hacerlo. 

Los nativos reaccionaron a la vida misionera de diversas maneras: 

algunos encontraron consuelo y fortaleza en el catolicismo; algunos 

vieron las misiones como centros de comercio y comunidad; otros se 

resistieron enérgicamente al programa de los franciscanos. La danza, la 

música, el lenguaje, las creencias y el arte nativos siguieron muy vivos 

dentro de las misiones, a veces con el estímulo o la aceptación tácita de 

algunos franciscanos. 



 Page 15 

REPRODUCTION 

 

Relación histórica de la vida y apostólicas tareas del Venerable Padre 

Fray Junípero Serra  

 

The life and apostolic labors of Venerable Father Junípero Serra  

 

Father Francisco Palóu  

 

Mexico, Felipe de Zúñiga y Ontiveros, 1787 

 

After Father Serra died in 1784, Father Francisco Palóu devoted 

himself to writing a biography of his mentor, which was published in 

1787 and circulated widely in northern New Spain (Mexico). On the 

Balearic island of Mallorca where Father Serra was born, it inspired a 

new group of Franciscans to come to New Spain as missionaries. In the 

engraved frontispiece, Father Serra holds a rock, symbolizing his 

willingness to punish himself for his sins. In his left hand he raises a 

crucifix, representing every person’s potential to be redeemed through 

the suffering and death of Christ.  

 

Huntington Library 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Relación histórica de la vida y tareas apostólicas del Venerable Padre 

Fray Junípero Serra 

 

 

Padre Francisco Palóu 

 

México, Felipe de Zúñiga y Ontiveros, 1787 

 

Tras la muerte del padre Serra en 1784, el Padre Francisco Palóu se 

dedicó a escribir una biografía de su mentor, que fue publicada en 1787 

y circuló ampliamente en el norte de la Nueva España (México). En la 

isla balear de Mallorca —en donde nació el Padre Serra— esta 

biografía inspiró a un nuevo grupo de franciscanos a venir a la Nueva 

España para trabajar como misioneros. En el frontispicio grabado de la 

obra, se ve al Padre Serra sosteniendo una piedra, que simboliza su 

voluntad de castigarse a sí mismo por sus pecados. En su mano 

izquierda levanta un crucifijo, que representa la posibilidad que tiene 

toda persona de ser redimida a través del sufrimiento y la muerte de 

Cristo. 

 

Biblioteca Huntington 

 

 

GRPRL3.2 Repro Graphic + Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Repro image: MSGRPR0102, Letter from Father Junípero Serra to 

Viceroy Antonio María de Bucareli y Ursúa 
Thumbnail of repro image: 

  
REPRODUCTION 

 

Letter from Father Junípero Serra to Viceroy Antonio María de 

Bucareli y Ursúa 

 

Carta del Padre Junípero Serra al Virrey Antonio María de 

Bucareli y Ursúa 

REPRODUCCIÓN 

 

Carta del Padre Junípero Serra al Virrey Antonio María de 

Bucareli y Ursúa 

 

Monterrey, 24 de agosto de 1774 

 



 Page 16 

 

Monterey, August 24, 1774 

 

Following a successful meeting with the Viceroy in Mexico and upon 

his return to California in 1774, Father Serra wrote: “Just to see a 

hundred boys and girls . . . to hear them pray, and answer questions—

being well versed in all the questions and answers of the Christian 

Doctrine, to hear them sing, to see them all dressed in worsted clothes; 

to see how happy they are at play, and how they run up to the Father . . . 

and all of this gladdens the heart and impels one gratefully to give 

praise to God.” Disease, however, eventually took a heavy toll in the 

missions. By 1814, Fathers Luís Gil and José María de Zalvidea 

reported that three out of every four children born at Mission San 

Gabriel died in their first or second year and that few ever reached the 

age of 25. They concluded that “If the government does not supply 

doctors and medicine, California will be exhausted of its Indian 

inhabitants.” 

 

University of Texas, Austin, W. B. Stephens Collection, Benson Latin 

American Collection 

 

Después de una exitosa reunión con el virrey de México y de su regreso 

a California en 1774, el Padre Serra escribió: “El ver un centenar entre 

niños, y niñas quasi de un mismo tamaño, cómo rezan, y responden, 

solitos a todas las preguntas de la doctrina christiana, cómo cantan, van 

vestiditos, de manta, y sayal rayado, juegan contentos, y se pegan al 

padre como si siempre lo huviessen conocido, es espectáculo tierno, y 

muy para alabar a Dios.”  Sin embargo, las enfermedades finalmente 

cobraron un alto precio a las misiones. Para el año 1814, los Padres 

Luis Gil y José María de Zalvidea informaron que tres de cada cuatro 

niños nacidos en la Misión de San Gabriel habían muerto en su primer 

o segundo año de vida y que pocos eran los que llegaban a los 25 años. 

Concluyeron que “Si el gobierno no provee de médicos y medicinas, 

California perderá a sus habitantes indígenas”. 

 

Universidad de Texas, Austin, Colección W. B. Stephens, Colección 

Latinoamericana Benson 

 

 

GQR3.3 QR code - music trail  

(bilingual) 
Scan this QR code with your phone’s camera to hear an archival 

recording from 1938 of the Alabado, a Spanish hymn of praise that was 

sung each morning and evening throughout the California missions. 

 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar una 

grabación de archivo de 1938 del Alabado, un himno de alabanza en 

español que se cantaba todas las mañanas y tardes en las misiones de 

California. 

 

 

GOL3.4 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION  

 

View of Petra 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Vista de Petra 

 



 Page 17 

Vista de Petra 

 

Cardinal Antonio Despuig y Dameto 

 

ca. 1785 

 

Father Serra was born and raised in the village of Petra on Mallorca. 

Here, in the foreground, a peasant works the land. On the left stands 

Petra’s parish church, where Father Serra was baptized; on the right is 

the Convent of San Bernardino, where he was educated. The caption 

reads: “Petra is one of the first settlements of the island . . . 604 families 

[vecinos] live in this district . . . Its harvest is grains, vegetables, wine, 

and livestock.” In California, Father Serra and other Spanish 

missionaries encouraged Natives to adopt this mode of agriculture and 

to live in missions that often had the same number of residents as 

Father Serra’s Petra. 

 

Museu de Mallorca 

 

Cardenal Antonio Despuig y Dameto 

 

Ca. 1785 

 

 

El Padre Serra nació y creció en el poblado de Petra, en Mallorca. Aquí, 

en primer plano, un campesino trabaja la tierra. A la izquierda se 

encuentra la iglesia parroquial de Petra, en donde fue bautizado el Padre 

Serra; a la derecha está el Convento de San Bernardino, en el que 

recibió su educación. El pie de foto dice: “Petra es uno de las primeras 

poblaciones de la Ysla… habiitan en su distrito 604 vecinos y tiene el 

un molino y fábrica de papel, su cosecha es de granos, legumbres, vino, 

y ganado.” En California, el Padre Serra y otros misioneros españoles 

alentaron a los nativos a adoptar este modo de agricultura y a vivir en 

misiones que con frecuencia tenían el mismo número de residentes que 

el pueblo de Petra, de donde provenía el Padre Serra. 

 

Museo de Mallorca 

 

 

GOL3.5 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Yoke 

 

Yugo 

 

The economic life of Mission San Gabriel was anchored in animal 

husbandry and European-style agriculture. Within a decade of its 

establishment, the mission had extensive irrigated fields where Natives 

worked to plow the land and harvest crops. As early as 1781, the 

mission had 12 pairs of oxen and had harvested 475 bushels of wheat 

and 1,200 bushels of corn, more than enough to help feed the mission’s 

500 Natives. In many years, the mission population surpassed 1,500 

Natives, yet it still produced a surplus that helped to sustain other 

missions. As the missions developed, the yoke became as common in 

California as it was in Spanish agricultural villages, such as Petra. The 

Yugo 

 

La vida económica de la Misión de San Gabriel estaba ligada a la cría 

de animales y la agricultura al estilo europeo. Una década después de su 

fundación, la misión contaba con extensos campos de regadío en los 

que los nativos trabajaban para arar la tierra y cosechar los cultivos. Ya 

en 1781, la misión contaba con 12 yuntas de bueyes y había cosechado 

475 fanegas de trigo y 1,200 fanegas de maíz, lo cual era más que 

suficiente para ayudar a alimentar a los 500 nativos de la misión. 

Durante muchos años, la población de la misión superó los 1,500 

nativos, pero aun así produjo un excedente que ayudó a sostener otras 

misiones. A medida que se desarrollaron las misiones, el yugo se volvió 

tan común en California como lo fue en los poblados agrícolas 

españoles, como el de Petra. El yugo servía también como símbolo de 



 Page 18 

yoke also served as a symbol for the religious and social assimilation to 

which the missions aimed. Father Serra and other missionaries used this 

familiarity when they quoted in their sermons Jesus’s invitation, “Take 

my yoke upon you and learn from me . . . For my yoke is easy, and my 

burden light” (Matthew 11:29–30). 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

la asimilación religiosa y social a la que aspiraban las misiones. El 

Padre Serra y otros misioneros usaban esta expresión familiar cuando 

citaban, en sus sermones, la invitación de Jesús: “Tomen mi yugo sobre 

ustedes y aprendan de mí… porque mi yugo es suave y mi carga, 

ligera”. (Mateo 11, 29–30). 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

 

GOL3.6 Object Label 
 (English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

San Gabriel Mission 

 

Misión de San Gabriel 

 

Ferdinand Deppe (German, 1794–1861) 

 

Oil on canvas, 1832 

 

The earliest known oil painting of a California mission is this scene of 

Catholic faith, pastoral life, and Native culture at Mission San Gabriel. 

German naturalist Ferdinand Deppe, who had traveled widely in 

Mexico, shows a blending of peoples and cultures. Natives work with 

horses and oxen and interact with soldiers and settlers. To the right, a 

Native family is gathered outside their willow-framed dome house, 

known as a kiiy. In front of the church, Franciscans and Natives 

participate in a celebratory procession, likely tied to the feast of Corpus 

Christi. In the distance are adobe structures with red-tile roofs and the 

church as it looked just before the mission was closed by the Mexican 

government in 1834. 

 

Santa Bárbara Mission Archive-Library 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Misión de San Gabriel 

 

Ferdinand Deppe (alemán, 1794–1861) 

 

Óleo sobre tela, 1832 

 

La pintura al óleo más antigua que se conoce, proveniente de una 

misión de California, es esta escena de la fe católica, de la vida pastoral 

y de la cultura nativa en la Misión de San Gabriel. El naturalista alemán 

Ferdinand Deppe, que había viajado mucho por México, muestra en 

esta pintura una mezcla de pueblos y culturas. Los nativos trabajan con 

caballos y bueyes e interactúan con los soldados y colonos. A la 

derecha, una familia nativa se reúne fuera de su casa en forma de domo 

y con estructura de sauce, conocida como kiiy. Frente a la iglesia, los 

franciscanos y los nativos participan en una procesión de celebración, 

probablemente vinculada a la fiesta del Corpus Christi. A lo lejos se 

ven estructuras de adobe con techos de tejas rojas y la iglesia tal como 

se veía justo antes de que la misión fuera cerrada por el gobierno 

mexicano en 1834. 

 

Archivo-Biblioteca de la Misión de Santa Bárbara 

 



 Page 19 

 

GQR3.7 QR code - music trail  
(Bilingual) 

 

Scan this QR code with your phone’s camera to hear the Lauda Sion 

Salvatorem, an important mission liturgy, sung for Corpus Christi. 

 

 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar el 

Lauda Sion Salvatorem, una importante liturgia misionera, cantada para 

el Corpus Christi. 

 

 

GOL3.8 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Jeu des habitan[t]s de Californie 

  

Game of the people of California  

 

Juego de los habitantes de California 

 

Louis Choris (Russian, 1795–1828) 

 

Lithograph from Voyage pittoresque autour du monde, Paris, 1822 

 

The Chocheño of the San Francisco Bay Area, depicted here, are 

dressed in garments that they wove at the mission or that were given to 

them by the Franciscans. At the same time, they are playing a Native 

game of chance. The picture thus offers a graphic illustration of the way 

in which mission Natives were creatively able to mix imported and 

local traditions in the new circumstances that confronted them. 

 

Santa Barbara Museum of Art, gift of Carol L. Valentine 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Jeu des habitan[t]s de Californie 

Juego de los habitantes de California 

 

Louis Choris (ruso, 1795-1828) 

 

Litografía de Voyage pittoresque autour du monde, París, 1822 

 

Los chocheños del Área de la Bahía de San Francisco, que se 

representan aquí, están vestidos con prendas que tejieron en la misión o 

que les regalaron los franciscanos. Igualmente, están jugando un juego 

de azar nativo. La imagen ofrece así una ilustración gráfica de la 

manera en la que los nativos de las misiones fueron capaces de mezclar 

creativamente las tradiciones importadas y locales a las nuevas 

circunstancias con las que se tuvieron que enfrentar. 

 

Museo de Arte de Santa Bárbara, donación de Carol L. Valentine 

 

 

GOL3.9 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION REPRODUCCIÓN 



 Page 20 

 

Danse des habitan[t]s de Californie à la mission de st. Francisco  

 

Dance of the people of California at Mission San Francisco 

 

Danza de los habitantes de California en la Misión de San 

Francisco 

 

Louis Choris (Russian, 1795–1828) 

 

Lithograph from Voyage pittoresque autour du monde, Paris, 1822  

 

Here, in an illustration of the continuation of Native culture and belief 

at the missions, Natives dance in front of Mission San Francisco. 

Franciscans watch from the entrance at left while dancers perform for 

other Natives, who are making music with wooden sticks. Researchers 

believe that this group had just agreed to affiliate with the mission and 

was dancing to sanctify it. In the background are the mission facade and 

a large wooden cross, while the attire and regalia of the Natives make it 

clear that they are animated by their own beliefs and practices.  

 

Santa Barbara Museum of Art, gift of Carol L. Valentine 

 

 

Danse des habitan[t]s de Californie à la mission de st. Francisco 

 

Danza de los habitantes de California en la Misión de San 

Francisco 

 

Louis Choris (ruso, 1795-1828) 

 

Litografía de Voyage pittoresque autour du monde, París, 1822 

 

Aquí, en una ilustración de la continuidad de la cultura y creencias 

nativas en las misiones, los nativos bailan frente a la Misión de San 

Francisco. Los franciscanos observan la escena desde la entrada, 

situada a la izquierda, en lo que los bailarines actúan para otros nativos, 

que están tocando música con palos de madera. Los investigadores 

piensan que este grupo acababa de aceptar afiliarse a la misión y estaba 

bailando para santificarla. Al fondo se ve la fachada de la misión y una 

gran cruz de madera, en tanto que el atuendo y las insignias de los 

indígenas dejan ver, con claridad, que ellos están animados por sus 

propias creencias y prácticas. 

 

Museo de Arte de Santa Bárbara, donación de Carol L. Valentine 

 

 

GRPRL3.10 Repro Graphic + Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Repro image: MSGRPR0108A, MSGRPR0108B, MSGRPR0108C, 

Proceedings 
Thumbnail of repro image: 

    
REPRODUCTION 

 

Diligencias que de orden del gobernador practicó el sargento Joseph 

Ignacio Olivera contra un indio neófito de la Misión de San Gabriel, 

llamado Nicolás José y otros dos indios, y una india, gentiles, 

acusados de ser cabecillas de la sublevación que hicieron contra los 

padres y escolta de la Misión la noche del 25 de octubre de 1785 

REPRODUCCIÓN 

 

Diligencias que de orden del gobernador practicó el sargento Joseph 

Ignacio Olivera contra un indio neófito de la Misión de San Gabriel, 

llamado Nicolás José y otros dos indios, y una india, gentiles, 

acusados de ser cabecillas de la sublevación que hicieron contra los 

padres y escolta de la Misión la noche del 25 de octubre de 1785 



 Page 21 

 

Proceedings that Sergeant Joseph Ignacio Olivera carried out by 

order of the governor against a neophyte Indian from the Mission 

San Gabriel, named Nicolás José and two other Indians, and an 

Indian woman, gentiles, accused of being leaders of the uprising 

they carried out against the fathers and Mission escort on the night 

of October 25, 1785 

 

1785, Mission San Gabriel 

 

In October 1785, Nicolás José, a baptized Native, organized a rebellion 

against the mission. Given warning, soldiers arrested 21 Natives 

without bloodshed. In the trial held at the mission, Nicolás José testified 

that he rebelled because neither the missionaries nor the mission guards 

allowed the Natives’ ceremonial dances. He had contacted Toypurina, 

an unbaptized twenty-five-year-old woman, who encouraged others to 

rebel. She spoke for herself and other Natives when she testified that 

“She was angry with the Fathers and with all the others at this mission, 

because we are living here on their land.” Found guilty, Nicolás José 

was flogged, exiled, and sentenced to hard labor. Also found guilty, 

Toypurina soon expressed a firm desire to convert to Christianity. 

When Natives who blamed her for their participation in the rebellion 

threatened to kill her if she were freed, the Franciscans asked that she 

be transferred to a distant mission where, in their words, she “could 

live, and marry, and be free from the threats upon her life.” Baptized in 

1787 as Regina Josefa, Toypurina married and lived out her years in the 

Monterey region. She remains an inspirational figure for the Native 

community. 

 

Archivo General de la Nación, México  

 

 

 

1785, Misión de San Gabriel 

 

En octubre de 1785, Nicolás José, un nativo bautizado, organizó una 

rebelión contra la misión. Habiendo sido advertidos de esto, los 

soldados arrestaron a 21 nativos sin derramamiento de sangre. En el 

juicio realizado en la misión, Nicolás José declaró que él se rebeló 

porque ni los misioneros ni los guardias de la misión permitían las 

danzas nativas ceremoniales. Él se había puesto en contacto con 

Toypurina, una mujer de veinticinco años, no bautizada, que alentó a 

otros a rebelarse. Ella habló en su propio nombre y en el de otros 

nativos cuando testificó que “Estaba enojada con los Padres y con todos 

los de esta misión porque estamos viviendo aquí en su tierra”. Habiendo 

sido declarado culpable, Nicolás José fue azotado, exiliado y 

condenado a trabajos forzados. Toypurina que también fue declarada 

culpable, pronto expresó un firme deseo de convertirse al cristianismo. 

Cuando los nativos que la culpaban de su participación en la rebelión 

amenazaron con matarla si era liberada, los franciscanos pidieron que la 

trasladaran a una misión lejana donde, como dijeron ellos, “podría 

vivir, casarse y quedar libre de las amenazas contra su vida”. Bautizada 

en 1787 con el nombre de Regina Josefa, Toypurina se casó y vivió por 

el resto de su vida en la región de Monterey. Ella sigue siendo una 

figura inspiradora para la comunidad nativa. 

 

Archivo General de la Nación, México 

 

 

GQR3.11 QR code - music trail  
(Bilingual) 

Scan this QR code with your phone’s camera to hear the testimony of 

Toypurina.  

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar el 

testimonio de Toypurina. 



 Page 22 

 

 

 

GOL3.12 Object Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Modo de pelear de los Yndios de Californias 

 

How the California Indians fight  

 

Tomás de Suría (Spanish, 1761–1844) 

 

Pencil, 1791 

 

To solidify Spain’s claim on California, soldiers armed with lances and 

leather shields policed the countryside and escorted the Franciscans on 

their travels. Missionaries did not advocate forced conversion, but 

Spanish military might—although stretched thin across the province—

was a constant presence. The soldier’s leather jacket, spear, and horse 

make it clear that the Spanish military could be formidable and 

intimidating. 

 

Museo Naval, Madrid 

 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Modo de pelear de los Yndios de Californias 

 

Tomás de Suría (español, 1761–1844) 

 

Dibujo a lápiz, 1791 

 

Para consolidar la demanda que hacía España sobre la posesión de 

California, soldados armados con lanzas y escudos de cuero patrullaban 

el campo y escoltaban a los franciscanos en sus viajes. Los misioneros 

no abogaban por una conversión forzada, pero el poder militar español, 

aunque se extendía de manera irregular por toda la provincia, era una 

presencia constante. La chaqueta de cuero, la lanza y el caballo de los 

soldados manifiestan claramente que el ejército español podía ser 

formidable e intimidante. 

 

Museo Naval, Madrid 

 

 

GRPRL3.13 Repro Graphic + Label  
(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Repro image: MSGRPR0100 and MSGRPR0101, Letter from Junípero 

Father Serra to Governor Felipe de Neve 
Thumbnail of repro image: 

      
REPRODUCTION 

 

Letter from Father Junípero Serra to Governor Felipe de Neve 

REPRODUCCIÓN 

 

Carta del Padre Junípero Serra al Gobernador Felipe de Neve 



 Page 23 

(contemporary copy) 

 

Carta del Padre Junípero Serra al Gobernador Felipe de Neve 

(copia contemporánea) 

Mission San Carlos, January 7, 1780  

 

As Father Serra informed California’s Spanish governor in this letter, 

he planned to attract Natives to the missions through food, gifts, and the 

Gospel. Natives routinely left the mission to gather customary foods 

and to visit relatives in their home villages, but the baptized were 

expected to live at the mission nearly year-round, attend Mass and 

religious instruction, and work at tasks assigned by the missionaries. 

Consistent with the tenets of the Catholic faith, adults married for life. 

Father Serra, after his years of experience, knew that some Natives 

would disregard the rules, risking corporal punishment, a practice that 

was alien to Native culture and that has been disavowed by the Church. 

In his words: “The spiritual Padres’ flogging of their children, the 

Indians, appears to be a practice as old as the conquest of these 

kingdoms and so common that not even the saints disagreed with it. 

And the first Padres who came here were known to be saints.” While 

Father Serra condoned the discipline of corporal punishment, he also 

protested and fought against the many cruelties and indignities 

committed by Spanish military officers and soldiers against the Natives. 

 

Santa Bárbara Mission Archive-Library 

 

(copia contemporánea) 

 

Misión de San Carlos, 7 de enero de 1780 

 

Mientras el Padre Serra informaba al gobernador español de California 

en esta carta, planeaba atraer nativos a las misiones por medio de 

alimentos, regalos y el Evangelio. Los nativos solían salir de la misión 

para recolectar alimentos habituales para ellos y para visitar a sus 

parientes en sus pueblos natales, pero se esperaba que los bautizados 

vivieran en la misión casi todo el año, que asistieran a misa y a la 

instrucción religiosa y que trabajaran en las tareas que les asignaban los 

misioneros. De acuerdo con los principios de la fe católica, los adultos 

se casaban para toda la vida. Basándose en sus años de experiencia, el 

Padre Serra sabía que algunos nativos violarían las reglas, 

arriesgándose al castigo corporal, que era una práctica ajena a la cultura 

nativa y que ha sido repudiada por la Iglesia. Lo indicó con sus propias 

palabras: “ “ El castigar con azotes los padres espirituales a los indios 

sus hijos parece tan antiguo como la conquista de estos reynos, y tan 

general, que no parece discreparon de tal estilo los santos pues que 

sobre assí lo hizieron los primeros, que tan conocidamente lo eran.” 

Aun cuando el Padre Serra toleró la disciplina del castigo corporal, 

también protestó y luchó contra las muchas crueldades e indignidades 

cometidas por los oficiales y soldados españoles contra los nativos. 

 

Archivo-Biblioteca de la Misión de Santa Bárbara 

 



 Page 24 

 

GALLERY 4 
 

GM4.1 Mural, T3 Samba  

(Section text bilingual, map, map object label text English 

only, Spanish on QR code, direct to website) 
Mission San Gabriel and the Pueblo of Los Angeles 

Mission San Gabriel was crucial to the establishment of what is now the 

city of Los Angeles. According to tradition, on September 4, 1781, a 

diverse group, remembered as los pobladores (the settlers), along with 

two priests from the mission and four soldiers, walked the nine miles 

from the mission to establish a permanent settlement near what is now 

Olvera Street in downtown Los Angeles. Many of the pobladores were 

immigrants from Baja California and the present-day Mexican states of 

Sonora and Sinaloa.  

The original group of 44 included Spaniards, Indians, mestizos (people 

of Spanish and Indigenous ancestry), as well as mulattos (people of 

Spanish and African ancestry). The spot they chose had first been 

identified by Father Serra’s colleague Father Juan Crespí, who had 

explored the area in 1769 and named it El Río y Valle de Nuestra 

Señora de los Angeles de la Porciúncula (The River and Valley of Our 

Lady of the Angels of the Little Portion). The name referred to a tiny 

chapel near Assisi, Italy, where Saint Francis, the Franciscans’ founder, 

received his religious calling.  

For generations, Mission San Gabriel remained the spiritual home of 

the pobladores of Los Angeles, up until the establishment of La Placita 

(Little Plaza) church, formally called La Iglesia de Nuestra Señora la 

Reina de los Ángeles (Church of Our Lady Queen of the Angels) on 

Main Street in 1826. Over the years, roughly 1,500 settler children were 

baptized at Mission San Gabriel, and more than 300 settler couples 

were married here. The enduring ties between the mission and the 

pueblo are commemorated each year in a reenactment of the 1781 walk 

Misión de San Gabriel y el Pueblo de Los Ángeles 

La Misión de San Gabriel tuvo un papel crucial en el establecimiento de 

lo que es ahora la ciudad de Los Ángeles. Según la tradición, el 4 de 

septiembre de 1781, un grupo diverso recordado como los pobladores, 

junto con dos sacerdotes de la misión y cuatro soldados, caminaron las 

nueve millas que hay desde la misión para establecer un asentamiento 

permanente cerca de lo que hoy es la Calle Olvera, en el centro de Los 

Ángeles. Muchos de los pobladores eran inmigrantes de Baja California 

y de los actuales estados mexicanos de Sonora y Sinaloa. 

El grupo original de 44 incluía españoles, indígenas, mestizos (gente de 

ascendencia española e indígena), así como mulatos (gente de 

ascendencia española y africana). El lugar que ellos eligieron había sido 

identificado por primera vez por el  Padre Juan Crespí, compañero del 

Padre Serra, que había explorado el área en 1769 y lo llamó El Río y 

Valle de Nuestra Señora de los Ángeles de la Porciúncula. El nombre 

hace referencia a una pequeña capilla que hay cerca de Asís, Italia, en 

donde San Francisco, el fundador de los franciscanos, recibió su 

vocación religiosa. 

Durante varias generaciones, la Misión de San Gabriel siguió siendo el 

hogar espiritual de los pobladores de Los Ángeles, hasta el 

establecimiento de la iglesia de La Placita, oficialmente llamada La 

Iglesia de Nuestra Señora la Reina de los Ángeles, ubicada en Main 

Street en 1826. A lo largo de los años, aproximadamente 1,500 niñas y 

niños de los colonos fueron bautizados en la Misión de San Gabriel, y 

más de 300 parejas de colonos se casaron aquí. Los fuertes lazos que se 

establecieron entre la misión y el pueblo se conmemoran cada año en 

una recreación de la caminata que aquellos colonos originarios 



 Page 25 

 

of the original settlers from the mission to Olvera Street. 

 

recorrieron de la misión hacia la Calle Olvera en 1781. 

Map of the Origins of the Pobladores of Los Angeles 

 

Mapa de los Orígenes de los Pobladores de Los Ángeles 

 

 

Steven Hackel and Erik Steiner 

 

Between 1769 and the 1820s, hundreds of immigrant settlers moved to 

Los Angeles from various points in Mexico and elsewhere in 

California, as shown by the largest circles here. Most came from 

impoverished farming communities in Sonora, Sinaloa, and Baja 

California, but large numbers also came from central Mexico. During 

the 1830s increasing numbers of Anglo-Americans came from the 

United States. Those from Mexico were Catholic, and most of those 

who came from the United States and who were not Catholic, 

converted. Nearly all of them worshiped and celebrated their most 

important life events at Mission San Gabriel. 

 

Map of the Locations of Births, Marriages, and Burials in Southern 

California 

 

Mapa de las ubicaciones de los nacimientos, matrimonios y 

entierros en el sur de California 

 

Steven Hackel and Erik Steiner 

Mission San Gabriel was close to the Pueblo of Los Angeles, which did 

not have its own church until 1826. As reflected by the large orange 

circle here, the mission became not only the location for most Catholic 

baptisms, marriages, and burials in the Los Angeles Basin but also 

almost certainly the most frequented site of formal Catholic observance 

in all of colonial California. It was the cradle and home of Catholicism 

here from 1771 through the 1820s. 
 

Mapa de los Orígenes de los Pobladores de Los Ángeles 

 

Steven Hackel y Erik Steiner 

 

Entre 1769 y la década de 1820, cientos de colonos inmigrantes se 

mudaron a Los Ángeles desde varios puntos de México y de otros 

lugares de California, como lo muestran los círculos más grandes que 

aparecen aquí. La mayoría de ellos procedía de comunidades agrícolas 

empobrecidas de Sonora, Sinaloa y Baja California, pero un gran 

número provenía también del centro de México. Durante la década de 

1830, un número creciente de angloestadounidenses llegaron de 

Estados Unidos. Los de México eran católicos y la mayoría de los que 

venían de Estados Unidos, que no eran católicos, se convirtieron. Casi 

todos celebraban el culto y los acontecimientos más importantes de su 

vida en la Misión de San Gabriel. 

 

Mapa de las ubicaciones de los nacimientos, matrimonios y 

entierros en el sur de California 

 

Steven Hackel y Erik Steiner 

 

La Misión de San Gabriel estaba cerca del Pueblo de Los Ángeles, que 

no contó con su propia iglesia hasta el año 1826. Como lo refleja el 

gran círculo naranja que se ve aquí, la misión se convirtió no solamente 

en el lugar en el que tenían lugar la mayor parte de los bautismos, 

matrimonios y entierros católicos en la Cuenca de Los Ángeles, sino 

que es casi seguro que  también fuera el lugar de observancia católica 

formal más frecuentado de toda la California colonial. Fue la cuna y el 

hogar del catolicismo de este lugar desde el año 1771 hasta la década de 

1820. 



 Page 26 

 

GOL4.2 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Soldado de Monterrey  

 

Soldier of Monterey  

 

Mujer del soldado de Monterrey  

 

Wife of a soldier of Monterey  

 

José Cardero (Spanish, 1766–after 1811) 

 

Pen and ink wash on paper, ca. 1791 

 

Gabriel Moraga, a young soldier at the Monterey Presidio, served in the 

military for nearly 30 years. Here, he and his wife, Ana María Bernal, 

are depicted in traditional dress favored by the Californios, as the 

settlers of California were known. Moraga lifts the corner of his heavy 

sleeveless coat (cuero), revealing layers intended to block arrows; the 

garment gave rise to the term soldado de cuera (leather-jacket soldier). 

His wife’s refined adornments signal the emergence of a European 

social system in California.  

 

Museo de América, Madrid 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Soldado de Monterrey 

 

 

Mujer del soldado de Monterrey 

 

 

José Cardero (español, 1766–posterior a 1811) 

 

Aguada a pluma y tinta sobre papel, ca. 1791 

 

Gabriel Moraga, un joven soldado del Presidio de Monterey, sirvió en 

el ejército durante cerca de 30 años. Aquí, él y su esposa, Ana María 

Bernal, aparecen representados con la vestimenta tradicional preferida 

por los californios, como se conocía a los colonos de California. 

Moraga levanta la esquina de su pesado abrigo sin mangas (cuero), que 

revela varias capas destinadas a bloquear flechas; la prenda dio lugar al 

término soldado de cuera. Los refinados adornos que lleva su esposa 

señalan el surgimiento de un sistema social europeo en California. 

 

Museo de América, Madrid 

 

 

GOL4.4 Object Label 

 (English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Los Angeles, 1786 

 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Los Ángeles, 1786 

 

En abril de 1781, el gobernador Felipe de Neve se trasladó a la Misión 



 Page 27 

Los Ángeles, 1786 

 

 

In April 1781, Governor Felipe de Neve moved to Mission San Gabriel 

to oversee the establishment of the pueblo. The mission then provided 

crucial supplies and lodging for dozens of settlers destined to found the 

pueblo in September 1781. When Neve gave specific instructions for 

the pueblo, he penned those orders at Mission San Gabriel. The pueblo 

was intended as an agricultural community, and the map here shows the 

plots assigned to its first settlers. 

 

University of California, Berkeley, Bancroft Library 

 

de San Gabriel para supervisar el establecimiento del pueblo. La misión 

proporcionó entonces suministros cruciales y alojamiento para docenas 

de colonos destinados a fundar el pueblo en septiembre de 1781. 

Cuando Neve dio instrucciones específicas para el pueblo, escribió esas 

órdenes en la Misión de San Gabriel. El pueblo fue pensado como una 

comunidad agrícola y este mapa muestra las parcelas asignadas a sus 

primeros pobladores. 

 

Universidad de California, Berkeley, Biblioteca Bancroft 

 



 Page 28 

 

GALLERY 5 
 

 

 

GOL5.2 Object Label 

 (English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Christ Giving Saint Peter the Keys to the Church 

 

Cristo entregándole a San Pedro las llaves de la Iglesia 

 

Attributed to Jerónimo de Portilla 

 

Oil on canvas, 19th century 

 

Cristo entregándole a San Pedro las llaves de la Iglesia 

 

Atribuido a Jerónimo de Portilla 

 

Óleo sobre tela, siglo XIX 

 

En esta pieza complementaria a la de Cristo camina sobre las aguas, 

que también se encuentra en esta galería, Jerónimo de Portilla hace 

GTP5.1 Text Panel 

 (bilingual) 
Spanish Colonial Art and Music 

 
The Catholic Church has traditionally used art to draw in new followers 

and to deepen the faith of practicing Catholics. The Franciscans hoped 

that through paintings and sculpture displayed at the missions, they 

would bridge the linguistic divide separating themselves from Native 

Californians and bring more Natives into the Church. In this gallery are 

five of the mission’s finest paintings. The Franciscans intended 

paintings such as these to make real the power and teachings of the 

Catholic Church. So important was this art to the Franciscans’ 

evangelical work that Father Junípero Serra requested paintings of 

notable saints be created by colonial Mexico’s finest painters. Music 

was as central to the teachings and rituals of Spanish Catholicism as it 

was to Native religion and practice. At every mission, Native musicians 

and choristers performed during church services and on special 

occasions. Many of the missionaries were accomplished musicians, and 

they brought with them music that is performed to this day. 

 

Música y arte colonial español 

 

La Iglesia Católica ha tenido la costumbre de utilizar el arte para atraer 

nuevos seguidores y para afianzar la fe de los católicos practicantes. Los 

franciscanos esperaban que a través de las pinturas y esculturas que se 

exhibían en las misiones, lograrían salvar la brecha lingüística que los 

separaba de los nativos californianos y atraerían a más nativos a la 

Iglesia. En esta galería se encuentran cinco de las mejores pinturas de la 

misión. Los franciscanos pretendían que pinturas como éstas hicieran 

realidad la fuerza y las enseñanzas de la Iglesia Católica. Tan 

importante fue este arte para la obra evangélica de los franciscanos que 

el Padre Junípero Serra pidió que los mejores pintores del México 

colonial crearan pinturas de santos destacados. La música era tan 

fundamental para las enseñanzas y los rituales del catolicismo español 

como lo era para la religión y práctica religiosa de los nativos. En todas 

las misiones, los músicos y coristas nativos tocaban y cantaban durante 

las ceremonias religiosas y en acontecimientos especiales. Muchos de 

los misioneros eran músicos consumados que trajeron consigo la música 

que se interpreta hasta el día de hoy. 



 Page 29 

In this companion piece to Christ Walks on Water, also in this gallery, 

Jerónimo de Portilla references the disciples’ fishing boat in the 

background of a scene in which Jesus hands the keys of the kingdom of 

heaven to Saint Peter. Jesus foretold this event before his Passion and 

Resurrection when he told Peter that he was the rock upon which he 

would build his Church (Matthew 16:13–20). Peter, or Petros in Greek, 

translates as rock. When shown alongside Christ Walks on Water, this 

painting would have reinforced the Franciscans’ efforts to spread the 

Gospel among the newly baptized and those who were not yet baptized. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

referencia a la barca de pesca de los discípulos, que aparece en el fondo 

de una escena en la que Jesús le entrega las llaves del reino de los cielos 

a San Pedro. Jesús predijo este evento antes de su Pasión y 

Resurrección cuando le dijo a Pedro que él era la roca sobre la cual 

edificaría su Iglesia (Mateo 16, 13–20). Pedro, o Petros en griego, se 

traduce como roca. Al mostrarse junto a la pintura de Cristo camina 

sobre las aguas, esta pintura habría reforzado los esfuerzos de los 

franciscanos por difundir el Evangelio entre los recién bautizados y los 

que aún no lo estaban. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

 

GOL5.3 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Hymn: Vexilla regis prodeunt 

 

Himno: Vexilla regis prodeuntSheet of liturgical music, 17th or 18th 

century  

 

Partitura de música litúrgica, siglo XVII o XVIII 

 

One of two almost identical pages housed at Mission San Gabriel, this 

manuscript shows the ancient hymn Vexilla regis prodeunt (“The royal 

banner goes forth”), originally written in 569 by Saint Venantius 

Fortunatis. The version copied here, however, reflects a textual reform 

by Pope Urban VIII around 1630. Nailed over the music is an ornate 

border with the coat of arms (lower-right corner) of Juan Rodríguez 

Daza, bishop of Córdoba until his death in 1510. This older border 

might reveal an intentional link between the exterior design of Mission 

San Gabriel’s church and its possible architectural model, Córdoba’s 

cathedral, whose bell tower is possibly shown in the lower-left corner 

of the page.  

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Himno: Vexilla regis prodeunt 

 

Partitura de música litúrgica, siglo XVII o XVIII 

 

Este manuscrito, que es una de las dos páginas casi idénticas que se 

encuentran en la Misión de San Gabriel, presenta el antiguo himno 

Vexilla regis prodeunt (“Las banderas del rey se enarbolan”), escrito 

originalmente en 569 por San Venantius Fortunatis. Sin embargo, la 

versión copiada aquí refleja una reforma textual del Papa Urbano VIII, 

que data aproximadamente del año 1630. Fijado sobre la música hay un 

borde adornado con el escudo de armas (esquina inferior derecha) de 

Juan Rodríguez Daza, obispo de Córdoba hasta su muerte, acaecida en 

1510. Este borde más antiguo podría revelar un vínculo intencional 

entre el diseño exterior de la iglesia de la Misión de San Gabriel y su 

posible modelo arquitectónico, la catedral de Córdoba, cuyo 

campanario se muestra posiblemente en la esquina inferior izquierda de 

la página. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 



 Page 30 

 

 

GQR5.4 QR code - music trail  

(Bilingual) 
Scan this QR code with your phone’s camera to hear Vexilla regis 

prodeunt. 

 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar 

Vexilla regis prodeunt. 

 

 

GOL5.5 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Chumash musicians at Mission San Buenaventura 

 

Músicos Chumash en la Misión de San Buenaventura 

 

Photograph, ca. 1873 

 

California Natives used a variety of musical instruments, including 

flutes and whistles, drums and de . Flutes and percussion, along with 

stringed instruments, would become staples of mission music, as would 

singing. Of the musical ability of Native Californians at Mission San 

Gabriel, Father Luís Gil and Father José María de Zalvidea wrote in 

1814 that the Natives of the mission “have become acquainted with all 

our instruments both string and wind. Some of the neophytes manifest 

an inclination towards and fondness for them but generally they prefer 

their own . . . [and] they observe time most exactly and although they 

all sing at one time no one lags behind nor gets out of tune.” The 

Franciscans taught Natives to play European musical instruments, 

including the violin, cello, flute, horn, and drum, most of which were 

imported from Mexico but some crafted in California. Many missions 

had orchestras; Mission Santa Barbara had two cellos, two dozen 

violins, four flutes, three trumpets, two horns, a percussion instrument 

known as a Turkish crescent, three drums, an organ, a keyboard, and 

three triangles.  

 

REPRODUCCIÓN 

 

Músicos Chumash en la Misión de San Buenaventura 

 

Fotografía, ca. 1873 

 

Los nativos de California utilizaban una gran variedad de instrumentos 

musicales, entre ellos, flautas y silbatos, tambores y baquetas rítmicas. 

Las flautas y la percusión, junto con los instrumentos de cuerda, se 

convertirían en elementos básicos de la música misionera, al igual que 

el canto. Respecto a la habilidad musical de los nativos californianos de 

la Misión de San Gabriel, el Padre Luís Gil y el Padre José María de 

Zalvidea escribieron ene 1814 que los nativos de la misión “se han 

familiarizado con todos nuestros instrumentos tanto de cuerdas como de 

viento. Algunos de los neófitos manifiestan inclinación y gusto por 

ellos, pero generalmente prefieren los suyos propios… [y] siguen el 

tiempo con mucha exactitud y, aunque todos cantan al mismo tiempo, 

nadie se queda atrás ni desafina”. Los franciscanos les enseñaron a los 

nativos a tocar instrumentos musicales europeos, entre ellos, el violín, 

el violonchelo, la flauta, la trompa y el tambor, la mayoría de los cuales 

fueron importados de México, aunque algunos se fabricaron en 

California. Muchas misiones tenían orquestas; la Misión de Santa 

Barbara tenía dos violonchelos, dos docenas de violines, cuatro flautas, 

tres trompetas, dos cuernos, un instrumento de percusión conocido 

como media luna turca, tres tambores, un órgano, un teclado y tres 

triángulos. 



 Page 31 

Courtesy of John Warren 

 

 

Cortesía de John Warren 

 

 

GQR5.7 QR code - music trail  

(Bilingual) 
Scan this QR code with your phone’s camera to hear Gozos al Señor 

José, a sacred mission song in praise of Saint Joseph, the husband of the 

Blessed Virgin Mary and the adoptive father of Jesus Christ. 

 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar los 

Gozos al Señor José, un canto misionero sagrado en alabanza a San 

José, esposo de la Santísima Virgen María y padre adoptivo de 

Jesucristo. 

 

 

GOL5.8 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Martyrdom of Saint Ursula 

 

Martirio de Santa Úrsula 

 

Juan Correa (Mexican, ca. 1646–1716) 

 

Oil on canvas, late 17th century to early 18th century 

 

Juan Correa was a prolific painter who was active in New Spain 

(Mexico) in the late 17th and early 18th centuries. He was known for 

painting Catholic images familiar to the Franciscans. Here, he depicts 

Saint Ursula, a fourth-century holy virgin who, along with a group of 

virgins, was martyred in what is now Germany. Correa portrays Ursula 

at sea with an arrow in her chest, surrounded by other women, whose 

throats the Huns have slit. Correa has dressed Ursula in expensive green 

and gold medieval garments and a crown, since legend holds that she 

was a princess. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

 

Martirio de Santa Úrsula 

 

Juan Correa (mexicano, ca. 1646-1716) 

 

Óleo sobre tela, de finales del siglo XVII a principios del siglo XVIII 

 

Juan Correa fue un pintor prolífico que se desempeñó en la Nueva 

España (México) a finales del siglo XVII y principios del XVIII. Era 

conocido por pintar imágenes católicas familiares para los franciscanos. 

Aquí representa a Santa Úrsula, una santa virgen del siglo IV que, junto 

con un grupo de vírgenes, fue martirizada en lo que es ahora Alemania. 

Correa representa a Úrsula en el mar, con una flecha en el pecho, y 

rodeada de otras mujeres, que son degolladas por los hunos. Correa ha 

vestido a Úrsula con costosos ropajes medievales verdes y dorados y 

una corona, ya que la leyenda dice que era una princesa. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 



 Page 32 

 

GLCL5.9 Case Label 

 (English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Despertador Christiano: Marial de varios sermones de Maria 

Santissima 

 

Marian Christian awakening: Various sermons concerning the 

Virgin Mary 

 

José de Barcia y Zambrana (Spanish, d. 1695)  

 

Madrid, Francisco del Hierro, 1727 

 

Missionaries relied on books to support their evangelization, and 

therefore every mission had a small library. Mission San Gabriel held 

numerous volumes of printed sermons, many of which were organized 

around themes of Catholic devotion. The Franciscans who came to 

California were particularly devoted to the belief that Mary, from the 

moment of her conception, was without original sin, an idea that did not 

become dogma until 1854. This widely circulated volume offered 45 

sermons devoted to Mary, the Mother of Jesus Christ. The sermons 

focused on the Immaculate Conception, the Annunciation, Mary’s 

Sorrows, and Mary’s Assumption to Heaven. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

 

Despertador Christiano: Marial de varios sermones de Maria 

Santissima 

 

 

 

José de Barcia y Zambrana (español, m. 1695) 

 

Madrid, Francisco del Hierro, 1727 

 

Los misioneros dependían de los libros para apoyar su evangelización 

y, por lo tanto, cada misión tenía una pequeña biblioteca. La Misión de 

San Gabriel tenía numerosos volúmenes de sermones impresos, muchos 

de los cuales estaban organizados en torno a temas de devoción 

católica. Los franciscanos que llegaron a California eran 

particularmente devotos de la creencia que María no tuvo pecado 

original desde el momento de su concepción, una idea que no se 

convirtió en dogma hasta 1854. Este volumen, de amplia circulación, 

ofrecía 45 sermones dedicados a María, la Madre de Jesucristo. Los 

sermones se centraban en la Inmaculada Concepción, en la 

Anunciación, en los Dolores de María y en la Asunción de María al 

Cielo. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

In 1832 the library at Mission San Gabriel contained some 227 

volumes, but many have disappeared over the years. Today, the part of 

the collection that dates to the mission period contains some 150 

volumes. The oldest in the collection is a vellum-bound Book of the 

Psalms printed in 1530 in Venice. Most of the books in the library are 

liturgical guides or collections of sermons. Many of these books came 

from libraries elsewhere in colonial Mexico. While missionaries did not 

own any property, a few of the books contain signatures and notations 

that indicate that they were for the use of a particular missionary. 

Mission San Gabriel Historical Collection 

En 1832, la biblioteca de la Misión de San Gabriel contenía unos 227 

volúmenes, pero muchos de ellos han desaparecido a lo largo de los 

años. Actualmente, la parte de la colección que data del período de la 

misión contiene unos 150 volúmenes. Lo más antiguo de la colección es 

un Libro de los Salmos encuadernado en vitela e impreso en Venecia, 

en 1530. La mayoría de los libros de la biblioteca son guías litúrgicas o 

colecciones de sermones. Muchos de estos libros procedieron de 

bibliotecas de otros lugares del México colonial. Si bien los misioneros 

no poseían ninguna propiedad, algunos de los libros contienen firmas y 

anotaciones que indican que eran para el uso de algún misionero en 



 Page 33 

 particular. 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

Recopilación de leyes de los reynos de las indias 

 

Compilation of the laws of the kingdoms of the Indies 

 

Madrid, Antonio Balbas, 1756, second edition 

 

First published in 1681, the Recopilación is a compilation of all the 

legislation related to Spain’s overseas colonies. While missionaries 

looked to their Father President in California for guidance, and he to his 

superior in the College of San Fernando in Mexico City, this four-

volume compendium was a crucial text for the missionaries, as it 

illuminated the structures and procedures of Spain’s colonial empire. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

 

Recopilación de leyes de los reynos de las indias 

 

 

 

Madrid, Antonio Balbas, 1756, segunda edición 

 

Publicada por primera vez en 1681, la Recopilación es una compilación 

de toda la legislación relacionada con las colonias de ultramar de 

España. En tanto que los misioneros buscaban orientación en su Padre 

Presidente de California, y él, a su vez, en su superior del Colegio de 

San Fernando en la Ciudad de México, este compendio de cuatro 

volúmenes fue un texto crucial para los misioneros, ya que arrojó luz 

sobre las estructuras y procedimientos del imperio colonial de España. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

 

GOL5.10 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

San Juan Nepomuceno 

 

Saint John of Nepomuk 

 

Attributed to José de Páez (Mexican, active 18th century) 

 

Oil on canvas, 18th century 

 

Saint John of Nepomuk, or San Juan Nepomuceno, was a 14th-century 

priest from Bohemia, in what is now the Czech Republic. In the 18th 

century, the Jesuit order introduced the saint to Mexico, where he 

gained a following. José de Páez was one of Father Serra’s favorite 

artists, and his paintings of saints were used to furnish mission 

churches. This painting, believed to be the work of Páez, portrays the 

saint’s body floating in the water under the bridge where he was 

San Juan Nepomuceno 

 

 

 

Atribuido a José de Páez (mexicano, activo en el siglo XVIII) 

 

Óleo sobre tela, siglo XVIII 

 

San Juan Nepomuceno fue un sacerdote del siglo XIV de Bohemia, 

situada en lo que es ahora la República Checa. En el siglo XVIII, la 

orden de los jesuitas dio a conocer a este santo en México, donde 

obtuvo seguidores. José de Páez era uno de los artistas favoritos del 

Padre Serra y sus pinturas de santos se usaban para decorar iglesias 

misioneras. Esta pintura, que se cree que fue obra de Páez, representa el 

cuerpo del santo flotando en el agua, bajo el puente en el que fue 



 Page 34 

martyred for refusing to reveal the confession of the king’s wife. In the 

foreground, the saint stands holding a palm frond and a crucifix 

symbolizing his martyrdom. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

martirizado por negarse a revelar la confesión de la esposa del rey. En 

primer plano, el santo sostiene una hoja de palmera y un crucifijo que 

simboliza su martirio. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

 

GOL5.11 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Christ Walks on Water 

 

Cristo camina sobre las aguas 

 

Attributed to Jerónimo de Portilla 

 

Oil on canvas, 19th century 

 

This painting shows an event from the life of Jesus described in the 

Gospels of Matthew, Mark, and John. Following the miraculous feeding 

of a crowd with loaves and fishes, Jesus told his disciples to go in a 

boat to the other side of the lake. He later found the waves had pushed 

the boat far from land and walked out to them. The disciples were 

fearful, but Jesus told them not to be afraid. In this painting, Portilla 

depicts the moment after Peter got out of the boat to approach Jesus and 

started sinking. Peter cried out for Jesus, who “stretched out his hand 

and caught him” (Matthew 14:22–33). 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Cristo camina sobre las aguas 

 

Atribuido a Jerónimo de Portilla 

 

Óleo sobre tela, siglo XIX 

 

Esta pintura muestra un acontecimiento de la vida de Jesús, descrito en 

los Evangelios de Mateo, Marcos y Juan. Después de alimentar 

milagrosamente con panes y peces a una multitud, Jesús les dijo a sus 

discípulos que se dirigieran en una barca al otro lado del lago. Más 

tarde se dio cuenta de que las olas habían empujado la barca lejos de la 

tierra y caminó hacia ellos. Los discípulos tenían miedo, pero Jesús les 

dijo que no temieran. En esta pintura, Portilla representa el momento en 

que Pedro salió de la barca para acercarse a Jesús y empezó a hundirse. 

Pedro pidió a gritos la ayuda de Jesús, quien “extendió la mano y lo 

agarró” (Mateo 14, 22–33). 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

 

GOL5.12 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Saint Joseph with Christ Child 

 

San José con el Niño Jesús 

San José con el Niño Jesús 

 

Antonio de Torres (mexicano, ca. 1666–posterior a 1731) 



 Page 35 

Antonio de Torres (Mexican, ca. 1666–after 1731) 

 

Oil on canvas, 18th century 

 

Antonio de Torres was a well-known artist in late 17th- and early 18th-

century New Spain (Mexico) who painted religious scenes for the 

Franciscans. Torres paid special attention to depicting the Christ Child 

and his adoptive father, Saint Joseph, stressing their importance to the 

Catholic Church. Joseph holds a flowering staff of lilies, which signify 

that he was chosen to be Mary’s husband. The tender way in which 

Joseph holds the Christ Child demonstrates an ideal paternal behavior 

that the missionaries emphasized to the newly baptized. Torres’s 

portrayal of Joseph also signals his awareness of the 16th- to 18th-

century Ibero-American trend to show the saint as young and virile, in 

contrast to older European traditions depicting him as an old man. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

 

Óleo sobre tela, siglo XVIII 

 

Antonio de Torres fue un artista muy conocido de finales del siglo XVII 

y principios del siglo XVIII en la Nueva España (México), quien pintó 

escenas religiosas para los franciscanos. Torres prestó especial atención 

a la representación del Niño Jesús y de su padre adoptivo, San José, 

destacando la importancia de ambos para la Iglesia Católica. José 

sostiene una vara de lirios en flor, lo cual significa que fue elegido para 

ser el esposo de María. La tierna manera en la que José sostiene al Niño 

Jesús pone de manifiesto un comportamiento paternal ideal que los 

misioneros resaltaban ante los recién bautizados. La representación que 

hace Torres de José señala también su conocimiento de la tendencia 

iberoamericana de los siglos XVI al XVIII de mostrar al santo como 

joven y viril, en contraste con las tradiciones europeas más antiguas que 

lo representaban como a un anciano. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 



 Page 36 

 

GALLERY 6 
 

 

 

GRPRL6.2 Repro Graphic + Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 
Repro image: MSGRPR0122, Catechism in Castilian, Esselen, and 

Rumsen 
Thumbnail of repro image: 

        

GTP6.1 Text Panel  

(bilingual) 
 

Catholic Worship at Mission San Gabriel 

 

As the mission grew, Franciscans never lost sight of the fact that they 

were in California to work with Natives. They devoted long hours to 

translating standard prayers, confessional guides, and the catechism into 

Native languages, to help bring the Gospel and Catholic practices to 

Natives. The process of cross-cultural translation was imperfect, but it 

opened avenues for Natives to see and hear elements of their own 

beliefs in Catholic liturgy. To celebrate the sacraments and the 

Eucharist, Franciscans acquired essential supplies and sacred 

paraphernalia. Thus, from its earliest days, Mission San Gabriel had an 

extensive collection of candleholders, altar cards, handbells, chalices, 

and monstrances (vessels that display the consecrated Host). What 

remains from those days and objects are the ceremonial garments the 

missionaries wore, the theological books that guided their celebration of 

the liturgy, the devotional paintings that they acquired, and an 

exceptional confessional booth. These items served the formalities of 

Catholic ritual observance and at the same time fostered new 

expressions of faith and devotion on the part of the Natives who became 

Catholics and worshiped at the mission. 

 

 

Culto Católico en la Misión de San Gabriel 

 

Conforme la misión iba creciendo, los franciscanos nunca perdieron de 

vista el hecho de que estaban en California para trabajar con los nativos. 

Dedicaban largas horas a traducir las oraciones básicas, las guías para la 

confesión y el catecismo a las lenguas nativas, para ayudar a llevar el 

Evangelio y las prácticas católicas a los nativos. El proceso de 

traducción transcultural era imperfecto, pero abrió caminos para que los 

nativos vieran y escucharan elementos de sus propias creencias en la 

liturgia católica. Para celebrar los sacramentos y la Eucaristía, los 

franciscanos adquirieron artículos esenciales y accesorios sagrados. Así, 

la Misión de San Gabriel contó desde sus inicios con una extensa 

colección de candelabros, sacras, campanillas, cálices y custodias (vasos 

sagrados que exponen la Hostia consagrada). Lo que queda de aquellos 

días y objetos son las vestiduras ceremoniales con las que se revestían 

los misioneros, los libros teológicos que guiaban su celebración de la 

liturgia, las pinturas devocionales que adquirieron y un confesionario 

excepcionalmente conservado. Estos artículos servían para las 

formalidades de la observancia del ritual católico y fomentaban al 

mismo tiempo nuevas expresiones de fe y devoción por parte de los 

nativos que se convertían al catolicismo y rendían culto a Dios en la 

misión. 



 Page 37 

REPRODUCTION 

 

Catechism in Castilian, Esselen, and Rumsen (contemporary copy) 

 

Catecismo en castellano, esselen y rumsen (copia contemporánea) 

 

José Cardero (Spanish, 1766–after 1811) 

 

Mission San Carlos, undated [1791] 

To share the Gospel of Jesus Christ and the teachings of the Catholic 

Church with Natives across California, the Franciscans at every mission 

distilled their central beliefs into a basic catechism that they translated 

into Native languages. At Mission San Gabriel, the catechism was 

translated into the four Native languages spoken at the mission. When a 

word or concept in a catechism was translated into Native languages, it 

often retained meanings that it had in the Native language before the 

missionaries assigned a Christian meaning to the word. In this way, 

Native and Catholic beliefs became inevitably intertwined. In the 

example shown here, the catechism was translated into both Rumsen 

and Esselen, the languages of the majority of Natives baptized at 

Mission San Carlos (Carmel), where Father Serra worked.  

Museo Naval, Madrid  

 

REPRODUCCIÓN 

 

Catecismo en castellano, esselen y rumsen (copia contemporánea) 

 

José Cardero (español, 1766–posterior a 1811) 

 

Misión de San Carlos, sin fecha [1791] 

 

Para compartir el Evangelio de Jesucristo y las enseñanzas de la Iglesia 

Católica con los nativos de California, los franciscanos de cada misión 

resumieron sus creencias centrales en un catecismo básico que 

tradujeron a las lenguas nativas. En la Misión de San Gabriel, el 

catecismo se tradujo a las cuatro lenguas nativas que se hablaban en la 

misión. Cuando una palabra o concepto de un catecismo era traducido a 

las lenguas nativas, con frecuencia conservaba los significados que 

tenía en el idioma nativo, antes de que los misioneros le asignaran un 

significado cristiano a la palabra. De esta manera, las creencias nativas 

y católicas quedaron inevitablemente entrelazadas. En el ejemplo que se 

muestra aquí, el catecismo fue traducido tanto al rumsen como al 

esselen, que eran las lenguas que hablaba la mayoría de los nativos 

bautizados en la Misión de San Carlos (Carmelo), en donde trabajaba el 

Padre Serra. 

 

Museo Naval, Madrid 

 

 

GQR6.3 QR code - music trail  

(Bilingual) 
 

Scan this QR code with your phone’s camera to hear the Lord’s Prayer 

recited in the Tongva/Gabrielino language. 

 

 

Escanee este código QR con la cámara de su teléfono para escuchar el 

Padrenuestro recitado en la lengua Tongva/Gabrielino. 

 

 

GRPRL6.4 Repro Graphic + Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 



 Page 38 

Repro image: MSGRPR0103, Confession in the language of the 

Natives at Mission San Carlos 
Thumbnail of repro image: 

Confesión en la lengua de los Nativos en la Misión de San Carlos 

        
 

REPRODUCTION 

 

Confession in the language of the Natives at Mission San Carlos 

(Carmel) 

 

Confesión en la lengua de los indígenas de la Misión de San Carlos 

(Carmelo)  

 

Mission San Carlos, undated [ca. 1770–85] 

Catholic doctrine holds that it is necessary for believers to confess or 

tell their serious sins to a priest in the Sacrament of Penance. 

Confession enables the believer to be reconciled with God through the 

ministry of a priest, who is empowered to grant forgiveness of sins in 

Christ’s name. The Franciscans worked with Native interpreters to 

create confessional guides in Native languages at all the missions. 

Though the bilingual confessional guide used at Mission San Gabriel no 

longer survives, the one reproduced here was used at Mission San 

Carlos, where Father Serra worked from 1770 until his death in 1784. 

The Spanish-Rumsen guide directed the missionary at the outset to 

advise Natives: “Do not be afraid. Do not be ashamed to confess. Do 

not scold yourself. Confess all the sins you have committed so that God 

forgives you.” Some concepts seemingly had no easy parallel in Native 

culture. Unable to translate the Spanish concepts for God and 

confession into the Native language, the missionaries retained the 

words “Dios” and “confesarte.” 

Franciscan Historical Archives, Zapopan, Jalisco, Mexico 

 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Confesión en la lengua de los indígenas de la Misión de San Carlos 

(Carmelo) 

 

Misión de San Carlos, sin fecha [ca. 1770–85] 

 

La doctrina católica afirma que es necesario que los creyentes confiesen 

o digan sus pecados graves a un sacerdote en el Sacramento de la 

Confesión. La confesión le permite al creyente reconciliarse con Dios a 

través del ministerio de un sacerdote, que tiene la facultad de conceder 

el perdón de los pecados en nombre de Cristo. Los franciscanos 

trabajaban con intérpretes nativos para crear guías para la confesión en 

las lenguas nativas en todas las misiones. Aunque la guía para la 

confesión bilingüe que se utilizó en la Misión de San Gabriel ya no 

existe, la que se reproduce aquí fue usada en la Misión de San Carlos, 

en donde el Padre Serra trabajó desde 1770 hasta su muerte, acaecida 

en 1784. La guía español-rumsen le pedía al misionero que desde el 

principio alentara a los nativos, diciéndoles: “No tengas miedo,no 

tengas vergüenza para confesarte. No te regañaré. Por eso confiesa 

todos los pecados que hiziste, para que Dios te perdone. 

Aparentemente, algunos conceptos carecían de un paralelo fácil de 

comprender para la cultura nativa. Incapaces de traducir los conceptos 

españoles sobre Dios y la confesión a la lengua nativa, los misioneros 

conservaron las palabras “Dios” y “confesarte”. 

 

Archivo Histórico Franciscano, Zapopan, Jalisco, México 

 

 



 Page 39 

GOL6.5 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Infierno 

 

Hell 

 

Unknown 

 

Oil on canvas, 18th century 

 

To instruct Natives and remind settlers about Catholic views of the 

afterlife, mission churches featured large paintings depicting the horrors 

of Hell and the glory of Heaven. This painting of the punishments of 

Hell along with an accompanying image of Heaven very well may have 

hung in the mission from its earliest days, as its dimensions match those 

of the mission’s first inventory. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Infierno 

 

 

Autor desconocido 

 

Óleo sobre tela, siglo XVIII 

 

Para instruir a los nativos y recordarles a los colonos los puntos de vista 

católicos sobre la vida en el más allá, las iglesias misioneras exponían 

en sus muros grandes pinturas que representaban los horrores del 

infierno y la gloria del cielo. Esta pintura de los castigos del infierno, 

junto con una imagen del cielo que la acompaña, pudo muy bien haber 

estado presente en la misión desde sus primeros días, ya que sus 

dimensiones coinciden con las del primer inventario de la misión. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

 

GOL6.6 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Confessional 

 

Confesionario 

 

Early 19th century 

 

Wood, late 18th century 

 

The Sacrament of Penance, or Confession, was central to the 

Franciscans’ pastoral care of Natives and settlers. The Church expected 

all Catholic adults to confess their sins, perform penance, and 

ultimately receive Communion during the Easter season. This 

confessional is where believers sat in private and told their sins to a 

priest, in order to be granted forgiveness in Christ’s name. The booth is 

Confesionario 

 

Principios del siglo XIX 

 

Madera, finales del siglo XVIII. 

 

El Sacramento de la Penitencia o Confesión, fue fundamental para el 

cuidado pastoral que los franciscanos tenían de los nativos y colonos. 

La Iglesia contaba con que todos los adultos católicos confesaran sus 

pecados, hicieran penitencia y finalmente recibieran la Comunión 

durante la temporada de Pascua. Este confesionario es el lugar al que 

los creyentes acudían en privado y en donde le decían sus pecados a un 

sacerdote, con el fin de que se les concediera el perdón en nombre de 

Cristo. Se cree que este confesionario fue construido con materiales 



 Page 40 

thought to have been constructed out of local materials and used from 

1805 until 1909. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

locales y que fue utilizado desde 1805 hasta 1909. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

  

 

 

GLC6.7 Case Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Missale Romanum 

Roman Missal 

 

Misal Romano 

 

Antwerp, Plantin printing office, 1759 

 

Mission San Gabriel had numerous copies of the Roman Missal, a 

liturgical book that contains all the instructions and texts required to 

celebrate Mass throughout the year, in conformity with the guidelines 

of the Catholic Church. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Missale Romanum 

Misal Romano 

 

Amberes, Imprenta Plantin, 1759 

 

La Misión de San Gabriel contaba con numerosos ejemplares del Misal 

Romano, que es un libro litúrgico que contiene todas las instrucciones y 

textos necesarios para celebrar la Misa durante todo el año, de 

conformidad con las directrices de la Iglesia Católica. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Practica de el confessonario 

 

Practice of the confessional 

 

Fr. Jayme de Corella 

 

Madrid, Juan García Infanzón, 1734 

 

Missionaries followed strict guidelines when they heard confessions, 

and San Gabriel had numerous volumes that outlined the procedures for 

a proper confession. This volume was one of the most widely used 

during the colonial period. It devoted separate chapters to each of the 

Ten Commandments, and it unfolded in the form of a model dialogue 

Practica de el confessonario 

 

 

 

Padre Jayme de Corella 

 

Madrid, Juan García Infanzón, 1734 

 

Los misioneros seguían reglas estrictas al escuchar confesiones, y en 

San Gabriel había múltiples volúmenes que describían los 

procedimientos para una confesión adecuada. Este volumen fue uno de 

los más utilizados durante el período colonial. Dedicaba capítulos 

separados a cada uno de los Diez Mandamientos, y se desarrollaba en el 



 Page 41 

between the Confessor and the Penitent. It carries the humble 

inscription “del uso del [Padre] Cruzado.” Father Antonio Cruzado 

worked at Mission San Gabriel from 1772 until his death in 1804. He 

probably carried this volume to California from the Sierra Gorda region 

in Mexico, where he had worked alongside Father Serra. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

estilo de un diálogo modelo entre el confesor y el penitente. El libro 

lleva la humilde inscripción “del uso del [Padre] Cruzado”. El Padre 

Antonio Cruzado trabajó en la Misión de San Gabriel desde 1772 hasta 

su muerte en 1804. Él probablemente llevó este volumen a California 

desde la región de la Sierra Gorda en México, en donde había trabajado 

junto con el Padre Serra. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 

 

GOL6.8 Object Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Chasuble and stole 

 

Casulla y estola 

 

Red silk satin with painted decorations, late 18th century 

 

China, Qing dynasty 

 

Adding another dimension to the cultural complexity of religious 

devotion at the mission, this late 18th-century chasuble, or outer 

vestment worn by the priest celebrating Mass, was manufactured in 

China. Along with its matching stole, the garment mixes elements 

common to Chinese decorative arts, such as flowers and elongated 

hexagons in the borders, with the wide scrolling lines and acanthus-like 

leaves common to New Spain (Mexico). Records indicate that this 

chasuble came to the mission in 1783. Through the beautiful and 

colorful chasubles the missionaries wore to celebrate Mass, the 

Franciscans signaled the progression of the liturgical year and retold the 

story of Christ and the saints. Missionaries wore white on Easter, 

during the Christmas season, and on the feast days of saints; red on 

Passion Sunday, Good Friday, Pentecost, and the feast days of martyrs; 

violet during Lent and Advent; and green during Ordinary Time. The 

priests at Mission San Gabriel continue this practice. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

Casulla y estola 

 

Raso de seda rojo con adornos pintados, finales del siglo XVIII. 

 

China, dinastía Qing 

 

Agregándole una nueva dimensión a la complejidad cultural de la 

devoción religiosa de la misión, esta casulla de finales del siglo XVIII, 

o vestidura exterior que usa el sacerdote que celebra la Misa, fue 

fabricada en China. Junto con su estola que hace juego con ella, la 

prenda mezcla elementos comunes a las artes decorativas chinas, tales 

como flores y hexágonos alargados en los bordes, con amplias volutas y 

hojas como las del acanto, comunes en la Nueva España (México). Los 

registros indican que esta casulla llegó a la misión en 1783. Por medio 

de las hermosas y coloridas casullas que utilizaban los misioneros para 

celebrar la Misa, los franciscanos señalaban la progresión del año 

litúrgico y volvían a narrar la historia de Cristo y de los santos. Los 

misioneros vestían de blanco en Semana Santa, durante la temporada 

navideña y en las fiestas de los santos; de rojo el Domingo de Pasión, el 

Viernes Santo, en Pentecostés y en las fiestas de los mártires; de violeta 

durante la Cuaresma y el Adviento; y de verde durante el Tiempo 

Ordinario. Los sacerdotes de la Misión de San Gabriel continúan con 

esta práctica. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 



 Page 42 

 

 

 

GRPRL6.9 Repro Graphic + Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 
Repro image: MSGRPR0121, Informe del mes de Diciembre del ano de 

1773 
Thumbnail of repro image: 

        
REPRODUCTION 

 

Informe del mes de Diciembre del año de 1773 [Mission del 

Archangel San Gabriel] 

Report for the month of December 1773 [Mission San Gabriel 

Archangel] 

 

1773 

 

In this first page of the mission’s annual report for 1773, the 

Franciscans provided an inventory of the mission church, detailing the 

“” (Vestments and treasures of the Church and Sacristy [room where 

sacred vessels were kept and priests vested]). Most of these items came 

from the missions of Baja California, which the Franciscans had 

administered since 1767. In coming years, the Viceroy, at the request of 

Father Serra, would send new vestments. The report also noted el 

aumento spiritual (the “spiritual increase”) at the mission from its 

establishment on September 8, 1771. To date, they had baptized 80 

Natives (37 adults and 43 children), married one couple, and buried 

three children. 

 

Chancery Archives, Archdiocese of Los Angeles 

 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Informe del mes de Diciembre del año de 1773 [Mission del 

Archangel San Gabriel] 

 

1773 

 

En esta primera página del informe anual de la misión, del año 1773, 

los franciscanos presentaron un inventario de la iglesia de la misión, 

describiendo los “Ornamentos, y alajas de Iglesia, y Sachristia” [cuarto 

en el que eran guardados los vasos sagrados y en el que los sacerdotes 

se revestían]. La mayoría de estos artículos procedían de las misiones 

de Baja California, que los franciscanos administraron desde 1767. En 

los años siguientes y a petición del Padre Serra, el virrey envío 

vestiduras nuevas. El informe también señalaba el aumento espiritual 

de la misión desde que fue fundada el 8 de septiembre de 1771. Hasta 

esa fecha, ellos habían bautizado a 80 nativos (37 adultos y 43 niños), 

casado a una pareja y enterrado a tres niños. 

 

Archivos de la Cancillería, Arquidiócesis de Los Ángeles 

 

 

GOL6.10 Object Label  



 Page 43 

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Stations of the Cross  

 

Vía Crucis 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

Lent is a 40-day season in which Catholics adopt penitential practices 

in remembrance of the suffering and death of Jesus Christ for their 

salvation. One of the most common Lenten devotions, one emphasized 

by the Franciscans, is known as the Stations of the Cross. In this 

practice, Catholics pray and reflect on 14 scenes from the final hours of 

Jesus Christ on Earth, from his trial under the Roman governor, Pontius 

Pilate, through Jesus’s crucifixion, death, and burial. The seven 

paintings shown here are part of a set of 14 depicting the Passion, or 

suffering, of Christ. This set has been in Mission San Gabriel’s 

collection since at least the early 20th century. The identity of the artist 

cannot be conclusively proven, but some scholars believe that these 

paintings were made by a Native at one of the missions, noting the 

subtle blending of Native experiences in colonial California with 

traditional portrayals of Catholic devotion.  

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Vía Crucis 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

La Cuaresma es una temporada de 40 días en la que los católicos 

adoptan prácticas penitenciales en recuerdo del sufrimiento y muerte de 

Jesucristo para su salvación. Una de las devociones cuaresmales más 

comunes en la que los franciscanos hacían más énfasis, se conoce como 

el Vía Crucis. En esta práctica, los católicos oran y reflexionan sobre 14 

escenas de las últimas horas de Jesucristo en la Tierra, desde su juicio 

bajo el dominio del gobernador romano, Poncio Pilatos, hasta la 

crucifixión, muerte y sepultura de Jesús. Las siete pinturas que se 

muestran aquí son parte de un conjunto de 14, que representan la Pasión 

o el sufrimiento de Cristo. Este conjunto ha estado en la colección de la 

Misión de San Gabriel desde por lo menos principios del siglo XX. La 

identidad del artista no se puede probar de manera concluyente, pero 

algunos investigadores piensan que estas pinturas fueron realizadas por 

un nativo de una de las misiones, pues hacen notar la sutil combinación 

de experiencias nativas de la California colonial con las 

representaciones tradicionales de la devoción católica. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

First Station: Christ Is Condemned to Death 

 

Primera Estación: Cristo es condenado a muerte 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

 

In this first Station of the Cross, the artist has captured the events 

described in the Gospel when the soldiers who arrested Jesus brought 

him before Pontius Pilate, who was pressured by the crowds to 

Primera Estación: Cristo es condenado a muerte 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

En esta primera Estación del Vía Crucis, el artista ha plasmado los 

acontecimientos narrados en el Evangelio acerca del momento en que 

los soldados que arrestaron a Jesús lo llevaron ante Poncio Pilatos, el 

cual fue presionado por la multitud para condenar a Jesús (Mateo 27, 

11-26, Marcos 15, 1–15, Lucas 23, 1–25, Juan 18, 28–19, 16). A la 



 Page 44 

condemn Jesus (Matthew 27:11–26, Mark 15:1–15, Luke 23:1–25, John 

18:28–19:16). On the left, Pilate, indicating his decision, sits pointing 

toward Jesus, whose hands are tied with rope. The Roman soldiers have 

stripped Jesus of his garments and whip him before the column of 

flagellation.  

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

izquierda, Pilatos, indica su decisión y, sentado, señala a Jesús, cuyas 

manos están atadas con una cuerda. Los soldados romanos han 

despojado a Jesús de sus vestiduras y lo azotan ante la columna de 

flagelación. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Third Station: Christ Falls for the First Time 

 

Tercera Estación: Cristo cae por primera vez 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

 

This station depicts the first of three times that Jesus fell while carrying 

the cross on his way to Golgotha, the place where the soldiers would 

nail him to the cross. A soldier pulls on a rope tied around his neck, 

while a second lances Jesus from behind. Blood drips down Jesus’s face 

from the crown of thorns, a symbol that was familiar to those who 

attended Mass at the mission. 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Tercera Estación: Cristo cae por primera vez 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

Esta estación representa la primera de las tres veces en las que Jesús 

cayó a tierra al ir cargando la cruz en su camino al Gólgota, el lugar en 

el que los soldados lo clavarían en la cruz. Un soldado tira de una 

cuerda atada alrededor de su cuello, en tanto que un segundo soldado 

empuja a Jesús desde atrás. La sangre gotea del rostro de Jesús a causa 

de la corona de espinas, un símbolo que era familiar para los que 

asistían a misa en la misión. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Fifth Station: Simon of Cyrene Helps Christ Carry the Cross 

 

Quinta Estación: Simón de Cirene ayuda a Cristo a llevar la cruz 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

 

This station represents the moment when the soldiers found Simon of 

Cyrene in the crowd and forced him to help Jesus carry the cross 

(Matthew 27:32, Mark 15:21). The artist depicts Simon as a larger 

figure than Jesus, perhaps to emphasize Jesus’s growing weakness from 

Quinta Estación: Simón de Cirene ayuda a Cristo a llevar la cruz 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

Esta estación representa el momento en el que los soldados encontraron 

a Simón de Cirene entre la multitud y lo obligaron a ayudar a Jesús a 

cargar la cruz (Mateo 27, 32, Marcos 15, 21). El artista representa la 

figura de Simón de un tamaño más grande que la de Jesús, quizás para 

hacer énfasis en la creciente debilidad de éste al portar la cruz. 

 



 Page 45 

bearing the cross.  

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Eighth Station: Christ Meets the Women of Jerusalem 

 

Octava Estación: Cristo se encuentra con las mujeres de Jerusalén 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

 

Simon of Cyrene reappears in this station, holding up the cross from 

behind Jesus, who meets the women of Jerusalem weeping before him 

(Luke 23:27–29). Four of the women wear strands of pearls around 

their necks, which was popular in 18th-century women’s fashion, 

thereby indicating the artist’s awareness of contemporary trends. The 

artist also depicts halos around the heads of two of the women standing 

behind Jesus. The woman in red and blue is his mother, Mary, and the 

woman in yellow and green is his follower Mary Magdalene.  

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Octava Estación: Cristo se encuentra con las mujeres de Jerusalén 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

Simón de Cirene reaparece en esta estación, sosteniendo la cruz por 

detrás de Jesús, quien se encuentra con las mujeres de Jerusalén que 

lloran ante él (Lucas 23, 27-29). Cuatro de las mujeres llevan collares 

de perlas alrededor del cuello, lo cual era algo popular en la moda 

femenina del siglo XVIII, e indica el conocimiento del artista sobre las 

tendencias de esa época. El artista también pinta halos alrededor de las 

cabezas de dos de las mujeres que están detrás de Jesús. La mujer de 

rojo y azul es su madre, María, y la mujer de amarillo y verde es la 

seguidora de Jesús, María Magdalena. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Tenth Station: Christ Is Stripped of His Robes 

 

Décima Estación: Cristo es despojado de sus vestiduras 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

 

Here, the artist portrays Golgotha, the place of the skull, as a hill out of 

proportion to the human figures. In front of Jesus, one of the soldiers 

holds a goblet of wine mixed with bitter gall. The soldiers had removed 

Jesus’s garments, which they divided among themselves (Matthew 

27:33–35, Mark 15:22–24, Luke 23:33–36, John 19:17). 

 

Décima Estación: Cristo es despojado de sus vestiduras 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

Aquí, el artista representa el Gólgota, el lugar de la calavera, como una 

colina desproporcionada con respecto a las figuras humanas. Frente a 

Jesús, uno de los soldados sostiene una copa de vino mezclado con hiel 

amarga. Los soldados le habían quitado a Jesús sus vestiduras, las 

cuales se repartieron entre ellos (Mateo 27, 33–35, Marcos 15, 22–24, 

Lucas 23, 33–36, Juan 19,17). 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 



 Page 46 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Eleventh Station: Christ Is Nailed to the Cross 

 

Undécima Estación: Cristo es clavado en la cruz 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

 

In the 11th station, the soldiers nail Jesus to the cross as his mother, 

Mary, dressed in red and blue, watches. The Beloved Disciple, 

traditionally associated with Saint John, wearing red and white, and 

Mary Magdalene stand to her right. The hill depicted in the 10th station 

appears in the background.  

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Undécima Estación: Cristo es clavado en la cruz 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

En la 11ª estación, los soldados clavan a Jesús en la cruz mientras su 

madre, María, vestida de rojo y azul, observa la escena. El Discípulo 

Amado —tradicionalmente asociado con San Juan— vestido de rojo y 

blanco, y María Magdalena están a su derecha. La colina, representada 

en la décima estación, aparece al fondo. 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

Thirteenth Station: Christ Is Taken Down from the Cross 

 

Decimotercera Estación: Cristo es bajado de la cruz 

 

Unknown artist 

 

Oil on canvas on metal, late 18th century 

 

In the second-to-last scene of the Passion, the followers of Jesus have 

removed his body from the cross. The Virgin Mary holds her Son’s 

lifeless body. Saint John stands behind her, as if in a gesture of support. 

Mary Magdalene appears to their right with a kerchief to indicate her 

mourning. The Latin letters INRI (Iesus Nazarenus, Rex Iudaeorum) 

appear at the top of the cross, meaning Jesus of Nazareth, the King of 

the Jews (Matthew 27:37, Mark 15:26, Luke 23:38, John 19:19–20). 

 

Mission San Gabriel Historical Collection 

 

Decimotercera Estación: Cristo es bajado de la cruz 

 

Artista desconocido 

 

Óleo sobre tela y sobre metal, finales del siglo XVIII 

 

En la penúltima escena de la Pasión, los seguidores de Jesús han bajado 

su cuerpo de la cruz. La Virgen María sostiene el cuerpo sin vida de su 

Hijo. San Juan está de pie, detrás de ella, como con un gesto de apoyo. 

María Magdalena aparece a la derecha de ellos, llevando un pañuelo 

para indicar su luto. Las letras latinas INRI (Iesus Nazarenus, Rex 

Iudaeorum), que aparecen en la parte superior de la cruz, significan 

Jesús de Nazaret, Rey de los judíos (Mateo 27, 37, Marcos 15, 26, 

Lucas 23, 38, Juan 19, 19– 20). 

 

Colección histórica de la Misión de San Gabriel 

 



 Page 47 

 

GALLERY 7 
 

 

 

GRPRL7.2 Repro Graphic + Label  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

GTP7.1 Text Panel  

(bilingual) 
 

Secularization, Ranchos, and the American Period 

After Mexico won its independence from Spain in 1821, the Mexican 

government initiated secularization, the process of ending the mission 

system. Starting in 1833, Franciscans from Mexico replaced the Spanish 

missionaries, Natives gained gradual emancipation from the missions, 

and a few received small plots of land while settlers carved enormous 

ranchos out of ex-mission land. The physical structures of the missions 

were neglected and fell into ruin.  

California’s economy at the time centered on trade in the hides and 

tallow, or rendered fat, of cattle. Ranchos relied on the labor of ex-

mission Natives to herd, slaughter, and process cattle. During this 

period, most Natives who had left the missions fell into deep poverty. A 

series of midcentury events, including the Mexican-American War 

(1846–1848), the California Gold Rush (1849), and the incorporation of 

California into the Union (1850), further threatened and degraded 

Native lives. Throughout the state, basic human rights were denied to 

Natives, and they lived in fear of attacks by armed citizens and state-

sponsored militia. Infamously, California’s first governor, Peter Burnett, 

in his 1851 State of the State Address, predicted that “a war of 

extermination will continue to be waged . . . until the Indian race 

becomes extinct.” 

 

Secularización, ranchos y el período americano 

Después de que México obtuviera su independencia de España en 1821, 

el gobierno mexicano dio comienzo a la secularización, es decir al 

proceso de poner fin al sistema de misiones. A partir de 1833, los 

franciscanos de México reemplazaron a los misioneros españoles, los 

nativos se emanciparon gradualmente de las misiones y unos pocos 

recibieron pequeñas parcelas de tierra, en tanto que los colonos 

construían enormes ranchos en las tierras de las antiguas misiones. Las 

estructuras físicas de las misiones fueron descuidadas y cayeron en 

ruinas. 

En ese tiempo, la economía de California se centró en el comercio de 

pieles y sebo, o grasa extraída del ganado. Los ranchos dependían de la 

mano de obra de los nativos que  anteriormente habitaban las misiones 

para pastorear, sacrificar y procesar el ganado. Durante este período, la 

mayoría de los nativos que habían dejado las misiones cayeron en una 

profunda pobreza. Una serie de acontecimientos de mediados de ese 

siglo, entre ellos la Guerra entre México y Estados Unidos (1846-1848), 

la Fiebre del oro de California (1849) y la incorporación de California a 

la Unión (1850), amenazaron y degradaron aún más las vidas de los 

nativos. En todo el estado, se les negaban a los nativos los derechos 

humanos básicos, y ellos vivían con el temor a los ataques de 

ciudadanos armados y de milicias patrocinadas por el estado. En su 

Discurso del estado del Estado de 1851, el primer gobernador de 

California, Peter Burnett predijo, de manera infame, que “se seguirá 

librando una guerra de exterminio… hasta que la raza india se extinga.” 



 Page 48 

Repro image: CD3224, Letter from Father José Sanchez to Governor 

Don José María de Echeandía 
Thumbnail of repro image: CD3224, Carta del Padre José Sánchez al 

Gobernador Don José María de Echeandía 

        
 

REPRODUCTION 

 

Letter from Father José Sanchez to Governor Don José María de 

Echeandía 

 

Carta del Padre José Sánchez al Gobernador Don José María de 

Echeandía 

 

Mission San Gabriel, October 21, 1829 

 

In the late 1820s, after Governor José María de Echeandía granted 

Natives the right to separate from the missions, many petitioned to do 

so. In this letter, Father José Sanchez of Mission San Gabriel approved 

the emancipation of Agustín, married to Casimira, from Mission San 

Gabriel. He noted that he had recorded Agustín’s separation from the 

mission in the padrón, or mission census. 

 

Santa Bárbara Mission Archive-Library 

 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Carta del Padre José Sánchez al Gobernador Don José María de 

Echeandía 

 

Misión de San Gabriel, 21 de octubre de 1829. 

 

A finales de la década de 1820, después de que el gobernador José 

María de Echeandía les concediera a los indígenas el derecho de 

separarse de las misiones, muchos solicitaron hacerlo. En esta carta, el 

Padre José Sánchez, de la Misión de San Gabriel, aprobó la 

emancipación de Agustín, que estaba casado con Casimira, de la Misión 

de San Gabriel. Él señaló que había registrado la separación de la 

misión de Agustín en el padrón o censo de la misión. 

 

Biblioteca-Archivo de la Misión de Santa Bárbara 

 

 

GOL7.3 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Early Map of the Ranchos of Los Angeles County 

 

Antiguo mapa de los ranchos del condado de Los Ángeles 

 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Antiguo mapa de los ranchos del condado de Los Ángeles 

 

Artista desconocido, sin fecha [ca. 1845] 

 

La Misión de San Gabriel nunca tuvo el título de propiedad de ningún 



 Page 49 

Unknown artist, undated [ca. 1845] 

 

Mission San Gabriel never held title to any land but rather, according to 

Spanish law, held the land surrounding the mission until the Natives 

were deemed capable of managing it for themselves. During 

secularization, the ancestral lands of the Natives of the region that had 

been under the domain of the mission were carved up into dozens of 

privately held ranchos and granted by the governor to the soldiers and 

settlers of the region. A few small plots were set aside for select Natives 

from the mission. Here, in one of the earliest maps of the rancho period, 

one can see the locations of the region’s burgeoning ranchos. 

 

territorio, sino que más bien, y de acuerdo a la ley española, conservó 

los terrenos que rodeaban la misión hasta que se consideró que los 

nativos eran capaces de administrarla por sí mismos. Durante la 

secularización, las tierras ancestrales de los indígenas de la región que 

habían estado bajo el dominio de la misión fueron divididas en decenas 

de ranchos de propiedad privada y otorgadas por el gobernador a los 

soldados y pobladores de la región. Se reservaron algunas parcelas 

pequeñas para nativos selectos de la misión. Aquí, en uno de los 

primeros mapas del período de los ranchos, se pueden ver las 

ubicaciones de los florecientes ranchos de la región. 

 

 

GOL7.4 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

The Old Spanish and Mexican Ranchos of Los Angeles County 

 

Los antiguos ranchos españoles y mexicanos del condado de Los 

Ángeles 

 

 

Gerald A. Eddy (American, 1890–1967) 

Los Angeles, Title Insurance Company, 1949 

 

In this modern map, one can see clearly the largest ranchos created on 

the ancestral Native lands of Los Angeles County, previously held in 

trust by Mission San Gabriel. 

 

Library of Congress 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Los antiguos ranchos españoles y mexicanos del condado de Los 

Ángeles 

 

Gerald A. Eddy (estadounidense, 1890–1967) 

Los Ángeles, Title Insurance Company (Compañía de Seguros de 

Títulos Inmobiliarios), 1949 

 

En este mapa moderno se pueden ver claramente los ranchos más 

grandes creados en las tierras nativas ancestrales del Condado de Los 

Ángeles, anteriormente bajo el fideicomiso de la Misión de San 

Gabriel. 

 

Biblioteca del Congreso 

 

 

GOL7.5 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 



 Page 50 

REPRODUCTION 

 

Trying Out Tallow, Monterey 

 

Procesando sebo, Monterey 

  

 

William Rich Hutton (American, 1826–1901) 

 

Watercolor and pencil on paper, ca. 1848 

 

On the eve of secularization in 1833, around 1,320 Natives resided at 

the mission. After secularization, most left. Many found work on the 

region’s ranchos, as the trade in cattle products was essential to 

California’s economy of the 1830s and 1840s. Hides were sent to the 

East Coast to be made into leather goods, while the rendered fat, or 

tallow, was destined for South America, where it was processed into 

soap and candles. Here, Native laborers, many of whom had probably 

lived at one of the missions and gained extensive experience in this 

trade, “try,” or melt, beef fat in cauldrons to produce tallow.  

 

Huntington Library 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Procesando sebo, Monterey 

 

William Rich Hutton (estadounidense, 1826-1901) 

 

Acuarela y lápiz sobre papel, ca. 1848 

 

En vísperas de la secularización de 1833, alrededor de 1,320 indígenas 

residían en la misión. Después de la secularización, la mayoría de ellos 

se fueron. Muchos encontraron trabajo en los ranchos de la región, ya 

que el comercio de productos ganaderos era esencial para la economía 

de California en las décadas de 1830 y 1840. Las pieles se enviaban a la 

costa este para convertirlas en artículos de cuero, en tanto que la grasa 

extraída, o sebo, se destinaba a América del Sur, donde se procesaba 

para convertirla en jabón y velas. Aquí, los trabajadores nativos, 

muchos de los cuales vivieron probablemente en una de las misiones y 

adquirieron una amplia experiencia en este oficio, “procesan” o derriten 

grasa de res en calderos para producir sebo. 

 

Biblioteca Huntington 

 

 

GOL7.6 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Plat of the Place called Cuati 

 

Plano del Lugar llamado Cuati 

 

Henry Hancock, surveyor, November 1857 

 

One of the few Natives from Mission San Gabriel to receive land 

adjacent to the ex-mission during secularization was Pablo María from 

REPRODUCCIÓN 

 

Plano del Lugar llamado Cuati 

 

Henry Hancock, topógrafo, noviembre de 1857 

 

Uno de los pocos nativos de la Misión de San Gabriel que recibió un 

terreno adyacente a la antigua misión durante la secularización fue 

Pablo María, del pueblo de Jutucubit. Él se había casado con una mujer 

indígena de Comicravit, a quien se le dio el nombre español de Victoria 



 Page 51 

Jutucubit village. He had married a Native woman from Comicravit 

who was given the Spanish name Victoria lomea when she was 

baptized in 1803. When Pablo María died in 1835, Bartholomea 

inherited his claim, and in 1838 her title was recognized by Governor 

Juan Bautista Alvarado. By the mid-1840s her rancho, La Huerta de 

Cuati, shown in the plat, or plan, above, held some 20,500 grapevines 

and numerous citrus trees. 

 

Huntington Library 

 

Bartholomea cuando fue bautizada en 1803. Cuando Pablo María murió 

en 1835, Bartholomea heredó sus derechos y su título fue reconocido en 

1838 por el Gobernador Juan Bautista Alvarado. A mediados de la 

década de 1840, su rancho, La Huerta de Cuati, que se muestra en el 

plano de arriba, tenía unas 20,500 vides y una gran cantidad de árboles 

de cítricos. 

 

Biblioteca Huntington 

 

 

GRPRL7.7 Repro Graphic + Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 
Repro image: MSGRPR0106, Deed for Sale of Rancho “Huerta de 

Quati” 
Thumbnail of repro image: 

        
REPRODUCTION 

Deed for Sale of Rancho “Huerta de Quati” 

 

Escritura de Venta del Rancho “Huerta de Quati” 

 

 

February 6, 1854 

 

Most Natives who acquired land during and after secularization 

eventually lost it through dubious means. Victoria Bartholomea Reid 

was no exception. In 1852, after California became part of the United 

States, she petitioned to have her grant ratified under U.S. law, but she 

was denied in 1854. In 1854, however, she nevertheless sold part of her 

“Huerta de Quati” for $8,000 to Benjamin Davis Wilson, a prominent 

Tennessee-born politician and landholder who was mayor of Los 

Angeles in 1851–52. Although Bartholomea was apparently literate, in 

this deed for unknown reasons, she signed her name only with a cross. 

 

Huntington Library 

REPRODUCCIÓN 

Escritura de Venta del Rancho “Huerta de Quati” 

 

6 de febrero de 1854 

 

La mayoría de los nativos que adquirieron tierras durante y después de 

la secularización, eventualmente las perdieron por medios dudosos. 

Victoria Bartholomea Reid no fue la excepción. En 1852, después de 

que California se convirtiera en parte de los Estados Unidos, solicitó 

que se ratificara su concesión bajo la ley estadounidense, lo que se le 

negó en 1854. Sin embargo, en 1854 vendió parte de su “Huerta de 

Quati” por $8,000 a Benjamin Davis Wilson, un destacado político y 

terrateniente nacido en Tennessee, que fue alcalde de Los Ángeles en 

1851 y 1852. Aunque Bartholomea aparentemente sabía leer y escribir, 

en esta escritura notarial y por razones desconocidas, firmó su nombre 

solamente con una cruz. 

 

Biblioteca Huntington 



 Page 52 

 

 

 

GOL7.8 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

San Gabriel Mission  

 

Misión de San Gabriel 

 

Edwin Deakin (American, 1838–1923) 

Oil on canvas, undated [ca. 1897–99] 

Beginning in 1870, Edwin Deakin produced three complete series of 

mission “portraits” as well as numerous stand-alone compositions that 

depicted the California landscape in the European artistic tradition. In 

contrast to the many artists who often foregrounded Native people at 

Mission San Gabriel before the U.S. conquest, American photographers 

and artists in the latter part of the 19th century generally left Native 

people out and focused instead on the mission ruins. Deakin’s 

picturesque works and those of others popularized and romanticized 

California’s Spanish Colonial architecture and provided later 

preservationists with documentation of missions as they had been 

before they were restored in the late 19th and early 20th centuries. 

Here, with no human in sight, Mission San Gabriel stands alone and 

blends into the landscape. 

Crocker Art Museum, gift of Gerald D. Gordon 

 

REPRODUCCIÓN 

 

Misión de San Gabriel 

 

Edwin Deakin (estadounidense, 1838-1923) 

Óleo sobre tela, sin fecha [ca. 1897-1899] 

A partir de 1870, Edwin Deakin realizó tres series completas de 

“retratos” de las misiones además de muchas composiciones 

independientes que representaban el paisaje de California en la 

tradición artística europea. En contraste con la gran cantidad de artistas 

que a menudo destacaban a los nativos de la Misión de San Gabriel 

antes de la conquista de Estados Unidos, los fotógrafos y artistas 

estadounidenses de la última parte del siglo XIX generalmente pasaron 

por alto a los nativos y, en cambio, se enfocaron en las ruinas de la 

misión. Las pintorescas obras de Deakin y las de otros autores 

popularizaron e idealizaron la arquitectura colonial española de 

California y les proporcionaron a posteriores conservacionistas una 

documentación de las misiones del tiempo anterior a su restauración a 

finales del siglo XIX y principios del XX. Aquí aparece la Misión de 

San Gabriel, por sí sola, sin ningún ser humano visible en sus 

alrededores y fundiéndose con el paisaje. 

Museo de Arte Crocker, donación de Gerald D. Gordon 

 

 

GOL7.9 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

The Romance of the Missions 

La idealización de las misiones 

By the late 19th century, the missions had become the state’s biggest 

tourist attractions and most-photographed sites. These images helped 

La idealización de las misiones 

A fines del siglo XIX, las misiones se habían convertido en las mayores 

atracciones turísticas del estado y sus lugares más fotografiados. Estas 

imágenes ayudaron a crear una historia romántica de la vida en la 



 Page 53 

create a romantic history of mission life that appealed to new 

generations of visitors and settlers and was often used to publicize 

Southern California’s agricultural bounty. The Mission Revival and 

Spanish Colonial architectural styles built upon this idealized vision of 

California’s mission past, a vision in which the Native peoples had all 

but disappeared. With red-tile roofs dominating residential and 

commercial developments as well as civic buildings even today, 

popular architecture in California became disconnected from the 

historical past. 

 

 

REPRODUCTION 

 

Mission San Gabriel, Estab. Sept. 8th, 1771 

 

Misión de San Gabriel, Estab. 8 de septiembre de 1771 

 

Carleton E. Watkins (American, 1829–1916) 

Albumen prints, 1880 

 

Carleton E. Watkins, among the most influential 19th-century 

photographers of the American West, photographed all the California 

missions. Unlike other artists, he created the doubled images shown 

here for the commercial market; they were to be viewed in a 

stereoscope that created a 3-D effect. Watkins, along with other artists, 

shaped a distinctive regional identity for California. His was also a 

historical undertaking—capturing a sense of time and place at a 

moment when California was poised for change, as the missions were 

being reinvented as monuments to a lost European past. 

 

New York Public Library Digital Collections 

 

misión, lo cual atrajo a nuevas generaciones de visitantes y colonos y, 

con frecuencia se utilizó para hacer publicidad sobre la abundancia 

agrícola del sur de California. El resurgimiento del interés por las 

Misiones y por los estilos arquitectónicos de la España colonial sirvió 

de base a esta visión idealizada del pasado misionero de California, una 

visión en la que los pueblos nativos habían casi desaparecido. La 

arquitectura popular de California, con sus techos de tejas rojas que 

incluso hasta hoy en día dominan los desarrollos residenciales y 

comerciales, así como los edificios cívicos, quedó desconectada del 

pasado histórico. 

REPRODUCCIÓN 

 

Misión de San Gabriel, Estab. 8 de septiembre de 1771 

 

Carleton E. Watkins (estadounidense, 1829–1916) 

Copias a la albúmina, 1880 

 

Carleton E. Watkins, uno de los fotógrafos más influyentes del oeste 

estadounidense del siglo XIX, fotografió todas las misiones de 

California. A diferencia de otros artistas, él creó las réplicas de 

imágenes que se muestran aquí para su venta comercial; éstas debían 

ser vistas en un estereoscopio que creaba un efecto tridimensional. 

Junto con otros artistas, Watkins desarrolló una identidad regional 

distintiva para California. La suya fue también una empresa histórica: la 

de capturar un sentido del tiempo y el lugar, en un momento en el que 

California estaba a punto de cambiar, ya que las misiones se estaban 

reinventando como monumentos de un pasado europeo perdido. 

 

Colecciones digitales de la Biblioteca Pública de Nueva York 

 

 

GOL7.11 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION REPRODUCCIÓN 



 Page 54 

 

Mission San Gabriel, showing marks of first bell tower. The last of 

the Mission Indian Settlements 

 

La Misión de San Gabriel, mostrando rastros de su primer 

campanario. El último de los asentamientos indígenas de la misión 

 

 

C. C. (Charles C.) Pierce (American, 1861–1946) 

Silver gelatin print, ca. 1885 

 

By the 1880s, Mission San Gabriel had been restored to the tastes of 

Anglo-American tourists who admired the whitewashed exterior and 

the recently installed redwood ceiling of the church. The mission 

remained home to only a handful of Natives, as shown by this 

photograph. 

 

Huntington Library, C. C. Pierce Collection of Photographs 

 

 

La Misión de San Gabriel, mostrando rastros de su primer 

campanario. El último de los asentamientos indígenas de la misión 

C.C. (Charles C.) Pierce (estadounidense, 1861–1946) 

Impresión a la gelatina de plata, ca. 1885 

 

Para la década de 1880, la Misión de San Gabriel había sido restaurada 

según los gustos de los turistas angloestadounidenses que admiraban 

sus muros exteriores blanqueados con cal y el recién instalado techo de 

madera de secuoya de la iglesia. La misión siguió albergando 

únicamente a unos cuantos nativos, como se muestra en esta fotografía. 

 

Biblioteca Huntington, colección de fotografías de CC Pierce 

 

 

 

GOL7.12 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

REPRODUCTION 

 

Jacinta Serrano, last San Gabriel Mission Indian basket maker 

 

Jacinta Serrano, última fabricante indígena de cestas de la Misión de 

San Gabriel 

 

 

C. C. (Charles C.) Pierce (American, 1861–1946) 

 

Silver gelatin print, ca. 1887 

Confronted daily with discrimination, injustice, and threats of violence, 

REPRODUCCIÓN 

 

Jacinta Serrano, última fabricante indígena de cestas de la Misión de 

San Gabriel 

 

C.C. (Charles C.) Pierce (estadounidense, 1861–1946) 

 

Impresión en gelatina de plata, ca. 1887 

 

Al tener que enfrentar diariamente la discriminación, la injusticia y las 

amenazas de violencia, muchos de los nativos empezaron a ocultar su 

identidad, tratando de hacerse pasar por mexicanos. Una idea errónea, 

pero popular entre el público estadounidense en general, era que las 



 Page 55 

many Natives began hiding their identity, trying to pass for Mexicans. 

A popular misconception among the broader American public was that 

Native populations were on the verge of extinction. This photograph 

perpetuates that myth. It shows a lone woman from Mission San 

Gabriel, Jacinta Serrano, grinding corn with a metate, or millstone. The 

sign behind her reads: “Jacinta Serrano, Basket Maker. She is 90 years 

old and lived at San Gabriel in the early years of the mission.” The 

intended message seems to be that Jacinta is the last of her race. That is 

far from true. 

Huntington Library, C. C. Pierce Collection of Photographs 

 

poblaciones nativas estaban al borde de la extinción. Esta fotografía 

perpetúa ese mito. Muestra a una mujer solitaria de la Misión de San 

Gabriel, Jacinta Serrano, moliendo maíz con un metate o piedra de 

molino. El letrero que hay detrás de ella dice: “Jacinta Serrano, cestera. 

Tiene 90 años y vivió en San Gabriel durante los primeros años de la 

misión”. La intención del mensaje parece ser la de decir que Jacinta es 

la última de su raza. Algo que está lejos de ser cierto. 

 

Biblioteca Huntington, colección de fotografías de C.C. Pierce 

 

 

GOL7.13 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

 

REPRODUCTION 

 

Old Mission Brand crate label, with Mission San Gabriel  

 

Etiqueta de caja, marca Old Mission Brand, con una imagen de la 

Misión de San Gabriel 

 

Schmidt Lithograph Company  

 

Color lithograph, ca. 1920 

 

Covina Public Library 

 

 

Dos Palmas Brand crate label, with Mission San Gabriel  

 

Etiqueta de caja, marca Dos Palmas, con la Misión de San Gabriel 

 

 

Western Lithograph Company  

 

REPRODUCCIÓN 

 

Etiqueta de caja, marca Old Mission Brand, con una imagen de la 

Misión de San Gabriel 

 

Compañía de litografía Schmidt 

 

Litografía en color, ca. 1920 

 

Biblioteca Pública de Covina 

 

 

Etiqueta de caja, marca Dos Palmas, con la Misión de San Gabriel 

 

Compañía de litografía Occidental 

 

Litografía en color, ca. 1917 

 

Biblioteca Huntington, Colección Jay T. Last de artes gráficas e historia 

social 



 Page 56 

 

Color lithograph, ca. 1917 

 

Huntington Library, Jay T. Last Collection of Graphic Arts and Social 

History 

As the population of Protestant Anglo-Americans increased in Southern 

California, artists and civic advocates sought to create an idealized 

vision of the state’s mission past. From literature and films to labels for 

produce crates and state tourism promotional materials, the missions 

became associated with smiling “padres” and idyllic pastoral settings. 

Tragically, this vision of bounty often downplayed or simply erased the 

memory of the contributions made by the state’s Indigenous peoples to 

the life of the missions and the cultural heritage of California.  

Despite popular belief within the Anglo-American community that the 

Native peoples of Los Angeles had disappeared, they continued to 

practice their culture and engage in civic activities, making their 

presence known. By the early 20th century, descendants of mission 

survivors performed in The Mission Play and fiesta days at Mission San 

Gabriel and Mission Santa Barbara. Some performed in Native garb 

and others in Spanish dress, signaling their adoption of the region’s 

now-mixed heritage. Photos of Native community members from this 

period and through today can be seen in the slideshow in the Old 

Kitchen across the breezeway. 

 

A medida que aumentaba la población de angloestadounidenses 

protestantes en el sur de California, los artistas y defensores cívicos 

buscaron crear una visión idealizada del pasado misionero del estado. 

Desde la literatura y las películas hasta las etiquetas para cajas de 

productos y materiales promocionales del turismo estatal, las misiones 

llegaron a asociarse con “padres” sonrientes y escenarios pastorales 

idílicos. Desafortunadamente, esta imagen de generosidad le restaba 

frecuentemente importancia o simplemente borraba el recuerdo de las 

contribuciones realizadas por los pueblos indígenas del estado a la vida 

de las misiones y al patrimonio cultural de California. 

A pesar de la creencia popular que se tenía dentro de la comunidad 

angloestadounidense de que los pueblos nativos de Los Ángeles habían 

desaparecido, ellos siguieron practicando su cultura y tomando parte en 

actividades cívicas, y dando a conocer su presencia en el lugar. A 

principios del siglo XX, los descendientes de los sobrevivientes de la 

misión actuaron en The Mission Play (una obra de teatro sobre la 

Misión) y en los días de fiesta en la Misión de San Gabriel y en la 

Misión de Santa Bárbara. Algunos desempeñaban su papel llevando 

atuendos nativos y otras vestimentas españolas, lo cual destaca su 

adopción del patrimonio, ahora mixto, de la región. En la presentación 

de diapositivas de Old Kitchen (La antigua cocina) al otro lado del 

corredor, pueden verse fotografías de los miembros de la comunidad 

nativa desde este período hasta la actualidad. 

 

 



 Page 57 

 

GRAPHICS OUTSIDE OF GALLERY 
 

 

GTP8.1 Text Panel  

(bilingual) 
The Gabrieleno/Tongva: Community Perspectives across 

Generations 

 

More than 250 years since the founding of Mission San Gabriel, the 

Gabrieleno/Tongva community continues to be a vital force in Southern 

California. Today, the Gabrieleno/Tongva community represents 

generations of survivors who celebrate and practice their culture through 

dance, song, language, and basketry. The photos shown here represent 

members of the living community, beloved elders who have passed, and 

leaders who fought for Native rights and our recognition in the early 

20th century when the public erroneously believed we had disappeared. 

Our ancestors are buried in the mission cemetery, forever connected to 

the land that they called home. Those who lived through colonization, 

secularization, and the early decades of statehood experienced drastic 

social upheaval, population loss, disease, and violence. Yet, they 

persevered by working within and at times against, first the mission 

structures and later the injustices of the state and federal government. 

Like our ancestors, the living community today represents a range of 

perspectives. Many are faithful and devoted Catholics who form the 

spiritual heart of the community at Mission San Gabriel today. Others 

have rejected the Church. As Chief Red Blood Anthony Morales 

explains in the voiceover accompanying the slideshow, one can embrace 

one’s Native heritage while also being Catholic. We may not all share 

the same religious views, but collectively we work to honor the 

memories of our ancestors, and to continue to live, celebrate, and pass 

on our rich heritage and traditions to future generations. 

 

Los Gabrieleño/Tongva: Perspectivas de la comunidad a través de 

generaciones 

 

Más de 250 años después de la fundación de la Misión de San Gabriel, 

la comunidad Gabrieleño/Tongva sigue siendo una fuerza vital en el sur 

de California. Hoy, la comunidad Gabrieleño/Tongva está integrada por 

varias generaciones de sobrevivientes que celebran y practican su 

cultura a través de la danza, el canto, la lengua y la cestería. Las fotos 

que se muestran aquí representan a miembros de la comunidad viva, 

amados ancianos que han fallecido y líderes que lucharon por los 

derechos de los nativos y por nuestro reconocimiento a principios del 

siglo XX, un tiempo en el que el público creía, erróneamente, que 

habíamos desaparecido. Nuestros antepasados están enterrados en el 

cementerio de la misión, para siempre relacionados con la tierra a la que 

llamaron su hogar. Aquellos que vivieron la colonización, la 

secularización y las primeras décadas de la fundación del estado 

experimentaron una drástica agitación social, una pérdida de población, 

así como enfermedades y violencia. Sin embargo, ellos perseveraron, 

trabajando dentro y a veces hasta en contra, primero de las estructuras 

de la misión y después en contra de las injusticias del gobierno estatal y 

federal. Igual que como sucedió en el caso de nuestros antepasados, la 

comunidad viva de hoy representa una amplia gama de perspectivas. 

Muchos son católicos fieles y devotos que forman actualmente el centro 

espiritual de la comunidad de la Misión de San Gabriel. Otros han 

rechazado a la Iglesia. Como lo explica el Jefe  Red Blood (Sangre 

Roja) Anthony Morales en su presentación en las diapositivas, uno 

puede acoger la herencia nativa y ser al mismo tiempo católico. Puede 

que no todos compartamos los mismos puntos de vista religiosos, pero 

trabajamos colectivamente por honrar la memoria de nuestros 

antepasados y continuar viviendo, celebrando y transmitiendo nuestra 



 Page 58 

 

 

 

rica herencia y tradiciones a las generaciones futuras. 

GTP8.2 Text Panel 

 (bilingual) 
Mission Church 

Chronology of the Churches of Mission San Gabriel 

 

1771:  Mission San Gabriel is founded near what is now Whittier. The 

first church is a wooden hut. Over the next few years, the Franciscans 

add a one-room chapel of tule reeds. 

 

1775:  The mission is moved to its present location.  

 

1778:   The church is a temporary structure of reeds and tule rushes.   

 

1779:   The church has a roof of pine beams covered with earth.   

 

1783:   The new church has a pine beam ceiling and a roof of oak and 

earth covered with tule reeds. 

 

1794/1795:  Construction of the main church commences.  

 

1797:   Walls of the church and a vaulted roof are completed. 

 

1801:   Walls of the church are whitewashed. Cracks are discovered in 

the vaulted roof. 

 

1803:   The church is a temporary structure. Cracks are repaired. 

 

1805:   A new church is consecrated. Cracks appear in the roof after an 

earthquake. 

 

1808:  A vaulted roof is replaced by a flat roof of brick and mortar. 

 

1812:   An earthquake destroys the bell tower on the northeast corner of 

Iglesia de la Misión 

Cronología de las Iglesias de la Misión de San Gabriel 

 

1771: Se funda la Misión de San Gabriel cerca de lo que es ahora 

Whittier. La primera iglesia es una cabaña de madera. En el curso de 

unos cuantos años, los franciscanos agregaron una capilla de una sola 

habitación, hecha de cañas de tule. 

 

1775: La misión se traslada a su ubicación actual. 

 

1778: La iglesia es una estructura temporal de cañas y juncos de tule. 

 

1779: La iglesia tiene ahora un techo de vigas de pino cubiertas con 

tierra. 

 

1783: La nueva iglesia tiene un techo de vigas de pino y un techo de 

roble y tierra, cubierta con cañas de tule. 

 

1794/1795: Se da inicio a la construcción de la iglesia principal. 

 

1797: Se completan los muros de la iglesia y un techo abovedado. 

 

1801: Se blanquean con cal las paredes de la iglesia. Se descubren 

grietas en el techo abovedado. 

 

1803: La iglesia es una estructura temporal. Se reparan las grietas. 

 

1805: Se consagra una nueva iglesia. Aparecen grietas en el techo 

después de un terremoto. 

 

1808: Se reemplaza un techo abovedado por un techo plano de ladrillo y 



 Page 59 

 

 

 

GOL8.3 Object Label   

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

 

[Text to come, wait to translate] 

 

 

→ SPANISH 

 

 

 

GQR8.4 Panel  

(English only, Spanish on QR code, direct to website) 

Proposed “Soundwalk” for the Mission Church 

 

Starting at the east entrance, each Mass movement will be heard as one 

Se propone un “Paseo sonoro” por la Iglesia de la Misión 

 

Comenzando por la entrada este, se irá escuchando cada parte de la 

the church. A tile-roofed granary functions as a temporary church while 

the church undergoes renovation. 

 

1828:   Repairs of church are completed with a lantern opening above 

the altar. An external stairway is constructed. An iconic bell “tower” is 

constructed along the southern wall west of the church.  

 

1885–1886: The roof and lantern opening are removed and replaced by 

a shingle roof. The windows are enlarged downward. A redwood ceiling 

with elaborate crossbeams is installed. 

 

1987:  The Whittier Narrows earthquake damages the church. 

 

2020: Fire consumes and destroys the church interior, leaving the altar 

relatively intact. 

 

2023:  Following a two-year restoration to its 1887 appearance, the 

mission church reopens. 

 

 

mortero. 

 

1812: Un terremoto destruye el campanario de la esquina noreste de la 

iglesia. Un granero con techo de tejas funciona como iglesia temporal 

mientras se renueva la iglesia. 

 

1828: Se completan las reparaciones de la iglesia con una cúpula que se 

abre sobre el altar. Se construye una escalera exterior. Se edifica un 

campanario tradicional a lo largo del muro sur, al oeste de la iglesia. 

 

1885-1886: se retiran el techo y la abertura de la cúpula y se reemplazan 

por un techo de tejas. Las ventanas se amplían hacia abajo. Se instala un 

techo de madera de secuoya con elaborados travesaños. 

 

1987: El terremoto de Whittier Narrows daña la iglesia. 

 

2020: Un incendio consume y destruye el interior de la iglesia, dejando 

el altar relativamente intacto. 

 

2023: Después de una restauración de dos años para recuperar la 

apariencia que tenía en 1887, la iglesia de la misión reabre sus puertas. 



 Page 60 

proceeds through the church, culminating with the Agnus Dei in front 

of the altar area. 

 

The Missa Catalana, attributed to California missionary Juan Bautista 

Sancho, survives in nine different mission manuscripts and was sung 

throughout the missions of California.  

 

Kyrie, Missa Catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edition from manuscript in Mission San Fernando Rey de España 

Recorded by USC Thornton Baroque Sinfonia, Newman Recital Hall, 

May 17, 2022 

 

Gloria, Missa Catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edition from manuscript in Mission San Fernando Rey de España. 

Recorded by USC Thornton Baroque Sinfonia, Newman Recital Hall, 

May 17, 2022 

 

Credo, Missa Catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edition from manuscript in Mission San Fernando Rey de España. 

Recorded by USC Thornton Baroque Sinfonia, Newman Recital Hall, 

May 17, 2022 

 

Sanctus, Missa Catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edition from manuscript in Mission San Fernando Rey de España. 

Recorded by USC Thornton Baroque Sinfonia, Newman Recital Hall, 

May 17, 2022 

 

Agnus, Missa Catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edition from manuscript in Mission San Fernando Rey, de España. 

Recorded by USC Thornton Baroque Sinfonia, Newman Recital Hall, 

May 17, 2022 

 

Misa al ir avanzando por la iglesia, culminando con el Agnus Dei, que 

se escuchará en el área del altar. 

 

La Missa Catalana, atribuida al misionero de California Juan Bautista 

Sancho, sobrevive en nueve manuscritos de diferentes misiones y se 

cantaba en todas las misiones de California. 

 

Kyrie, Missa Catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edición del manuscrito de la Misión de San Fernando Rey de España. 

Grabado por la Thornton Baroque Sinfonia de USC, Salón Recital 

Newman, 17 de mayo de 2022 

 

Gloria, Missa catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edición del manuscrito de la Misión de San Fernando Rey de España. 

Grabado por la Thornton Baroque Sinfonia de USC, Salón Recital 

Newman, 17 de mayo de 2022 

 

Credo, Missa Catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edición del manuscrito de la Misión de San Fernando Rey de España. 

Grabado por la Thornton Baroque Sinfonia de USC, Salón Recital 

Newman, 17 de mayo de 2022 

 

Sanctus, Missa catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edición del manuscrito de la Misión de San Fernando Rey de España. 

Grabado por la Thornton Baroque Sinfonia de USC, Salón Recital 

Newman, 17 de mayo de 2022 

 

Agnus, Missa catalana, Juan Bautista Sancho (1772?–1830) 

 

Edición del manuscrito de la Misión de San Fernando Rey de España. 

Grabado por la Thornton Baroque Sinfonia de USC, Salón Recital 

Newman, 17 de mayo de 2022 



 Page 61 

 

 



 Page 62 

 

MISC. SPANISH TRANSLATION 

 
 

English Spanish Translation 

For Spanish translation, scan this QR code with your phone’s camera  

 

Para la traducción al español, escanee este código QR con la cámara de 

su teléfono 

 

 

 

English Spanish Translation 

Do not touch 

 

No tocar 

 

 

 

English Spanish Translation 

No photography 

 

Prohibido tomar fotografías 

 

 

 

 

 


